# برنامج محبة الرسول علياني علياني علياني علياني علياني علم ١٤٢٧/١٤٢٦هـ

من إعداد الإدارة العامة للتوعية الإسلامية





# بهنامج (محبة الرسول صلى الله عليه وسلم والاقتلاء به)

| ملاحظات                 | زمن البرنامج                                    | آلية التنفيذ     | الفئة المستفيدة               | هة                           | الج                                 | البرنامج                                                         | اڻهدف                               |  |
|-------------------------|-------------------------------------------------|------------------|-------------------------------|------------------------------|-------------------------------------|------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|--|
|                         |                                                 |                  |                               | المنفذة                      | الرئيسية                            |                                                                  |                                     |  |
|                         | أسبوع                                           | الإذاعة الصباحية | المجتمع المدرسي               | مشرفات المصلى                | الإدارة العامة<br>للتربية الإسلامية | برنامج إذاعي للطالبات                                            | تربية النشء على أتباع<br>الرسول 繼   |  |
| يفعل في حصص<br>الاحتياط | مستمر                                           | دروس تربوية      | الطالبات والمعلمات<br>والأسرة | معلمات<br>المرحلة الابتدائية | الإدارة العامة<br>للتربية الإسلامية | كتيب عن محبة الرسول ﷺ للأطفال                                    | الرسول ﷺ                            |  |
|                         | مستمر                                           | ملصق             | المجتمع المدرسي               | التربية والتعليم             | الإدارة العامة<br>للتربية الإسلامية | ملصق بعنوان<br>(حلاوة الإيمان )                                  |                                     |  |
|                         | مستمر                                           | رسالة            | المجتمع التربوي<br>والأسري    | وحدات التربية<br>الإسلامية   | الإدارة العامة<br>للتربية الإسلامية | مطوية عن محبة<br>الرسول ﷺ                                        |                                     |  |
|                         | الأسبوع الرابع من الفصل (الدراسي الثاني )       | محاضرة           | الطالبات                      | مشرفات<br>المصلى             | الإدارة العامة<br>للتربية الإسلامية | محاضرة عن محبة<br>الرسول رضية<br>بأمته                           | إبراز محبة الرسول ﷺ<br>ورحمته بأمته |  |
|                         | الأسبوع الرابع من<br>الفصل (الدراسي الثاني<br>) | محاضرة           | الأمهات<br>المعلمات           | مشرفات<br>المصلى             | الإدارة العامة<br>للتربية الإسلامية | دور الأسرة في تنمية<br>محبة الرسول ﷺ<br>والاقتداء به عند الناشئة |                                     |  |

| ملاحظات | زمن البرنامج                                          | آلية التنفيذ           | الفئة المستفيدة                                                        | الجهة                           |                                    | البرنامج                                                                                                                       | اڻهدف                                                                               |
|---------|-------------------------------------------------------|------------------------|------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
|         |                                                       |                        |                                                                        | المنفذة                         | الرئيسية                           |                                                                                                                                |                                                                                     |
|         | الأسبوع الرابع<br>والخامس ( الفصل<br>الدراسي الثاني ) | دورة تدريبية           | المشرفات<br>والمديرات<br>والمعلمات                                     | وحدات التربية<br>الإسلامية      | الإدارة العامة<br>للتربة الإسلامية | حقيبة تدريبية<br>(الرسول ﷺ المربي<br>الأول )                                                                                   |                                                                                     |
|         | مستمر                                                 | رسالة                  | المجتمع التربوي<br>والأسرة                                             | وحدات التربية<br>الإسلامية      | الإدارة العامة<br>للتربة الإسلامية | رسالة<br>( إلى المربي )                                                                                                        |                                                                                     |
|         | شهر                                                   | حلقات تدريبية<br>وحوار | الطالبات<br>المرحلة الابتدائية<br>المرحلة المتوسطة<br>المرحلة الثانوية | المعلمات المشرفات<br>على المصلى | الإدارة العامة<br>للتربة الإسلامية | برنامج تدريبي  الطالبات:  -إفشاء السلام  -تبسمك في وجه  أخيك صدقة.  -يا غلام سم الله  (آداب الأكل والشرب)  بالطعان ولا اللعان. | الإفادة من المواقف التربوية في وجوب الاقتداء بسنته والقداء القعلية القولية والفعلية |

| ملاحظات                                                   | زمن البرنامج | آلية التنفيذ | الفئة المستفيدة                        | الجهة            |                                        | البرنامج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | الهدف |
|-----------------------------------------------------------|--------------|--------------|----------------------------------------|------------------|----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
|                                                           |              |              |                                        | المنفذة          | الرئيسية                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |
| تكريم الطالبات<br>لمشاركات والفائزات<br>على مستوى المدرسة | -            | مسابقة       | طالبات المرحلتين<br>المتوسطة والثانوية | مشرفات<br>المصلى | الإدارة العامة<br>للتربية<br>الإسلامية | (رسالة إلى زميلة) تنصحين بها زميلتك بأسلوب تربوي منتقى من أساليب النبي إلى في المعالجة والتوجيه حول إحدى الأفكار الآتية : (التطاول ، الكذب، الغيبة، النميمة، عقوق الوالدين ) . جوائز المسابقة خمسون ألف ريال (٠٠،٠٥) موزعة على ثلاثين طالبة (خمس عشر طالبة من المرحلة المتوسطة وخمس عشر طالبة من المرحلة الفائزة الأولى (٠٠٠٤) الفائزة الثانية (٠٠٠٠) الفائزة الرابعة (٠٠٠٠) الفائزة السادسة (٠٠٠٠) الفائزة السادسة (٠٠٠٠) الفائزة الشائية (٠٠٠٠) الفائزة التاسعة (٠٠٠٠) الفائزة العاشرة (٠٠٠٠) الفائزة العاشرة (٠٠٠٠) الفائزة العاشرة (٠٠٠٠) الفائزة المائية عشر (٠٠٠٠) الفائزة الثانية عشر (٠٠٠٠) الفائزة الثانية عشر (٠٠٠٠) الفائزة الرابعة عشر (٠٠٠٠) الفائزة الرابعة عشر (٠٠٠٠) الفائزة الرابعة عشر (٠٠٠٠) الفائزة الرابعة عشر (٠٠٠٠) |       |

# مشروع الأدب النبوي برنامج (محبة الرسول صلى الله عليه وسلم) الجمالي عدد المدارس في مراكز الإشراف الإحصائيات

| هلي | أد |          |   |   |  |
|-----|----|----------|---|---|--|
| م   | ŗ  | <u> </u> | ۲ | Ţ |  |
|     |    |          |   |   |  |

| ملاحظات             |                              | تفيدة        | لمدارس المس    | البرنامج |   |                                  |
|---------------------|------------------------------|--------------|----------------|----------|---|----------------------------------|
|                     | أهلى                         |              | حكومي          |          |   |                                  |
|                     | م + ث                        | ·Ĺ           | ث              | م        | ب |                                  |
| الطالبات _          |                              |              |                |          |   | الإذاعة المدرسية                 |
| المعلمات            |                              |              |                |          |   |                                  |
| الطالبات            |                              |              |                |          |   | محاضرة محبة الرسول ﷺ +           |
|                     |                              |              |                |          |   | مطوية المحبة                     |
| الأمهات             |                              |              |                |          |   | محاضرة دورة الأسرة في تنمية محبة |
|                     |                              |              |                |          |   | الرسول ﷺ                         |
| الطالبات            |                              |              |                |          |   | برنامج تدريبي للطالبات           |
|                     |                              |              |                |          |   | أ-إفشاء السلام                   |
|                     |                              |              |                |          |   | ب-تبسمك في وجه                   |
|                     |                              |              |                |          |   | ج-يا غلام سم الله                |
|                     |                              |              |                |          |   | د-ليس المؤمن بالطعان             |
|                     |                              |              |                |          |   | هـبر الوالدين                    |
| الكتيب هدية للأمهات |                              | معلمات       |                | طالبات   |   | كتيب محبة الرسول ﷺ للأطفال       |
| Ļ                   |                              |              | ب              |          | ب |                                  |
|                     | يعلق في مكان بارز في المدرسة |              |                |          |   | ملصق حلاوة الإيمان               |
|                     | مور                          | ى أولياء الأ | رسالة إلى مربي |          |   |                                  |

# مسابقة رسالة إلى زميله

| الفائزات        | عدد المتقدمات |   |  |  |
|-----------------|---------------|---|--|--|
| ١ -طالبات ثانوي | م             | ث |  |  |
| ٢-طالبات متوسط  |               |   |  |  |

المملكة العربية السعودية

ونرامرة التربية والتعليم مكتب الإشراف التربوي شمال الرياض وحدة التربية الإسلامية

# علامات محبة الرسول صلى الله عليه وسلم

#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم أما بعد .

فإن الله عز وجل قد أغاث البشرية المتخبطة في ظلمات الشرك والجهل والخرافة بمحمد في فكشف به الظلمة وأزال به الغمة وأصلح الأمة وصار هو الأمام المطلق في الهدى لأول بني آدم وآخرهم، فهدى الله به من الضلالة وعلم به من الجهالة وأرشد به من الغواية وفتح به أعيناً عمياً وآذاناً صماً وقلوباً غلفاً اختار الله عز وجل له اسم (محمد) المشتمل على الحمد والثناء فهو محمود عند الله تعالى ومحمود عند ملائكته ومحمود عند إخوانه المرسلين عليهم الصلاة والسلام ومحمود عند أهل الأرض.

ومما يُحمد عليه عليه ما جبله الله عليه من مكارم الأخلاق وكرائم الشيم فإن من نظر في أخلاقه علم أنه خير الخلق فقد كان أعظمهم أمانة وأصدقهم حديثاً وأجودهم وأسخاهم وأشدهم احتمالاً وأعظمهم عفواً ومغفرةً وكان لا يزيده شدة الجهل إلا حُلماً.

كما روي في صحيحه عن عبد الله بن عمرو رض الله و انه قال في صفة رسول الله في التوراة .: (محمد عبدي ورسولي سميته المتوكل ،ليس بفظ ولا غليظ ولا سخاب بالأسواق ،ولا يدفع بالسيئة السيئة ،ولكن يعفو ويصفح ولن أقبضه حتى أقيم به الملة العوجاء بأن يقولوا : لا إله إلا الله ،وأفتح به عيوناً عمياً وآذاناً صماً وقلوباً غلفاً أرحم الخلق وأرأفهم بهم وأعظم الخلق نفعاً لهم في دينهم ودنياهم ،وأفصح الخلق وأحسنهم تعبيراً وأصبرهم في مواطن الصبر وأصدقهم في مواطن اللقاء وأوفاهم بالعهد والذمة ).

وجوب محبة النبي ﷺ:

إن محبة النبي ﷺ أصل عظيم من أصول الدين فلا إيمان لمن لم يكن الرسول ﷺ أحب إليه كم ولده ووالده والناس أجمعين .

قال تعالى : ﴿ قُلْ إِن كَانَ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَمْوَالٌ اقْتَرَفْتُمُوهَا وَتِجَارَةٌ تَخْشُوْنَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبَّ إِلَيْكُم مِّنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُواْ حَتَّى يَأْتِيَ اللَّهُ بَعْشُوْنَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرْضُونَهَا أَحَبَّ إِلَيْكُم مِّنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُواْ حَتَّى يَأْتِي اللَّهُ بَعْشُونَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرْضُونَهَا أَحْبَ إِلَيْكُم مِّنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُواْ حَتَّى يَأْتِي اللَّهُ بَعْشُونَ كَسَادَهَا وَمُسَاكِنُ تَرْضُونَهَا أَحَبَ إِلَيْكُمْ مِّنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُواْ حَتَّى يَأْتِي اللَّهُ بَعْشُوا وَمَسَاكِنُ تَرْضُونَهَا أَحْبَ إِلَيْكُمْ مِّنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُواْ حَتَّى يَأْتِي اللَّهُ بَعْمُ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ ﴾ سورة التوبة : ﴿ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقُومُ الْفَاسِقِينَ ﴾ سورة التوبة : ﴿ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقُومُ الْفَاسِقِينَ ﴾

قَالَ القاضي عياض (فكفى بهذا حضاً وتنبيهاً ودلالة وحجة على إلزام محبته ،ووجوب فرضها ،وعظم خطرها ،واستحقاقه لها على ،إذ قرَّع الله من كان ماله وأهله وولده أحب إليه من الله ورسوله وتوعدهم بقوله: فتربصوا حتى ياتي الله بأمره ثم فسقهم بتمام الآية ،وأعلمهم أنهم ممن ضل ولم يهده الله ) قال تعالى: ﴿ النَّبِيُّ أَوْلَى بالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسهمْ ﴾ سورة الأحزاب: ١ .

قال ﷺ: ( ما من مؤمن إلا وأنا أولى الناس به في الدنيا والآخرة اقراءوا إن شئتم النبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم ) البناري .

وفي رواية (أنا أولى بكل مؤمن من نفسه) المرجه سلم .

وقال ﷺ: ( والذي تفسى بيده لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من والده وولده ) اخرجه البخاري وفي رواية ( والناس أجمعين ) .

وعن عبدالله بن هشام قال: كنا مع النبي إلى وهو آخذ بيد عمر بن الخطاب ،فقال له عمر: يا رسول الله ، لأنت أحب إلي من كل شيء إلا من نفسي فقال النبي الله : ( لا والذي نفسى بيده حتى أكون أحب إليك من نفسي ، فقال النبي الله عمر : فإنه الآن والله لأنت أحب إلي من نفسي ، فقال النبي الله عمر ) . قال ابن حجر : أي : الآن عرفت فنطقت بما يجب .

ما هو سبب كون محبة النبي على من أعظم الواجبات ومن أصول الدين:

١-موافقة مراد الله عز وجل في محبّبته لنبيه ويه وتعظيمه له فقد أقسم الله عز وجل بحياته تعظيماً له

ولا يقسم الله عز وجل بأحدٍ أو بشيء إلا دلالة على تعظيمه عنده قال تعالى: ﴿ لَعَمْرُكَ إِنَّهُمْ لَفِي سَكْرَتِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ سورة النجر: ٧٧ ، كما أثنى عليه فقال: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ سورة النم: ٩ ، وقال عنه سبحانه ﴿ وَرَفَعْنَا لَكَ ذِكْرَكَ ﴾ سورة النم: ١ ، فلا يذكر بشر ولا يثنى عليه كما يثنى على النبي الله وقد اتخذه ربه تعالى خليلاً قال ابن القيم ( وكل محبة وتعظيم للبشر فإنما تجوز تبعاً لمحبة الله وتعظيمه ، فإن أمته يحبونه لمحبه الله له ، ويعظمونه ويجلونه لإجلال الله له . فهي محبة لله ومن موجبات محبة الله وكذلك محبة أهل الإيمان ومحبة المه وإجلالهم تبعاً لمحبة الله ورسوله الله على الله والمحبة الله وكذلك محبة أهل الإيمان ومحبة الله وإجلالهم تبعاً لمحبة الله ورسوله الله والمحبة اله والمحبة الله والمحبة المحبة ال

بل جعل محبته وإتباعه هي الدايل على محبة الله عز وجل قال تعالى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَا تَبعُونَى يُحْبَبُكُمُ اللَّهُ ﴾ سورة ال عمران: ٣١ .

٢- إن محبته وتعظيمه شرط لإيمان العبد لأن الأمر كما قال ابن تيمية: (إن قيام المدحة والثناء عليه والتعظيم والتوقير له ؛ قيامٌ للدين كله وسقوط ذلك سقوط الدين كله ).

بُل إنها عبادة وقربة إليه سبحانه ، فهي مقتضى الشهادتين فلا يدخل الدين حتى يردد الشهادتين التي قرن فيها الإقرار برسالته ونبوته على .

٣-ما ميزه الله تعالى به من شرف النسب وكرم الحسب وصفاء النشأة وكمال الصفات والأخلاق والأفعال ، فهو ذو الخلق العظيم والهدي القويم ، صاحب المقام المحمود الذي اختصه الله به ( الشفاعة العظمى )، ومما ميزه الله به أنه وقره في ندائه ، فناداه بأحب الأسماء إليه (يا أيها النبي ) و ( يا أيها الرسول ) ونادى الأنبياء بأسمائهم الأعلام ، وميزه سبحانه بقوله عنه : ﴿ إِنَّ اللَّهَ وَمَلائِكَتُهُ

يُصَلَّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴾ سورة الأحزاب: ٥٦ ، قال ابن كثير رحمه الله: (المقصود من هذه الآية أن الله سبحانه وتعالى أخبر عباده بمنزلة عبده ونبيه عنده في الملأ الأعلى ، بأنه يثنى عليه في الملأ الأعلى عند الملائكة المقربين ، وأن الملائكة تصلي عليه ثم أمر تعالى العالم السفلي بالصلاة والتسليم عليه ، ليجتمع الثناء عليه من أهل العالمين العلوى والسفلى ).

وقال ﷺ: ( من صلى على صلاة واحدة صلى الله عليه بها عشراً ) روا مسلم .

٤-ومن أسباب وجوب محبته: شدة محبته لأمته وشفقته عليها ورحمه بها قال تعالى عنه: ﴿ لَقَدْ

جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِالْمُؤْمِنِينَ رَؤُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾ سورة الاحذاب: ١٢٨ ـ

فكم كان يسأل الله تعالى الخير الأمته ويفرح بفضل الله عليها ؟ وكم تحمل من مشتاق نشر الدعوة وأذى المشركين بالقول والفعل ؟ حتى أتم الله به الدين وأكمل به النعمة إسمعي بعض هذه المواقف

التي تدل على رحمته حين يقول: ( لكل نبي دعوة مستجابة يدعو بها ، وأريد أن أختبئ دعواتي شفاعة لامتي في الآخرة ) رواه سلم .

لم يدع لنفسه بل ادخرها لأمته من أعظم شفقة منه علي ؟

إسمعى كيف يفزع وهو الحوض حينما يذاد أناس من أمته .

فُتقول أسماء بنت أبي بكر في قالت : قال النبي الله ( إني على الحوض حتى أنظر من يرد علي منكم ، وسيؤخذ ناس دوني فأقول : يا رب مني ومن أمتي ، فيقال : هل شعرت ما عملوا بعدك والله ما برحوا يرجعون على أعاقبهم ) .

وبكاؤه على رحمة بأمته كما ورد في صحيح مسلم عن ابن عمر: أن رسول الله على تلا قول إبراهيم عليه عليه السلام: ﴿ فَمَن تَبِعَنِي فَإِنَّهُ مِنِّي وَمَنْ عَصَانِي فَإِنَّكَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ سورة ابراهيم: ٣٠ ، وقول عيسى عليه السلام: ﴿إِن تُعَذِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عَبَادُكَ وَإِن تَعْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ سورة لمادة: ١١٨ ، فرفع يديه وقال السلام: ﴿إِن تُعَدِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عَبَادُكَ وَإِن تَعْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ سورة لمادة: ١١٨ ، فرفع يديه وقال الممتعالى : ( يا جبريل : اذهب إلى محمد فقل له : إنا سنرضيك في أمتك ولا نسوؤك ) .

ومن حرصه على هداية أمته أن الله عز وجل خاطبه بقوله (لَعَلَّكَ بَاحِعٌ نَّفْسَكَ أَلاَّ يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴾ سورة

أي مهلكها وقاتلها غماً لأجل أن يؤمنوا رحمة بهم .

وغير هذه المواقف كثيرة ﷺ ـ

#### السوال الأهم:

ما هي دلائل وعلامات محبته ﷺ

١-الإيمان الصادق المستلزم للتصديق والإتباع:

فالإيمان يعني تصديق القلب برسالته على وبجميع ما جاء به الله تم مطابقة تصديق القلب بشهادة اللسان ثم العمل بما جاء به .

وكلما عظم الإيمان في القلب كان تعظيم النبي إلى مستقراً في القلب مسطوراً فيه على تعاقب الأحوال وسيظهر أثر ذلك على الجوارح ، بأن تكون ممتثلة لما جاء به ، ومتبعة لشروعه وأوامره .

حيث أمرنا عز وجل بذلك في قوله: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا ﴾ سورة العشد: ٧ وقال: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَحُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا ﴾ سورة الانفال: ٧٠ وحذر من معصيته فقال ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَطِيعُواْ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلاَ تَوَلَّوْا عَنْهُ وَأَنتُمْ تَسْمَعُونَ ﴾ سورة الانفال: ٧٠ وحذر من معصيته فقال

: ﴿ فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ سورة النور: ٦٣ وعن أبي هريرة هذا : أن رسول الله على قال : ( من أطاعني فقد أطاع الله ومن عصاني فقد عصى الله ) رواد البخاري ، وهذا من قوله تعالى : ﴿ مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللّهَ وَمَن تَوَلَّى فَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ﴾ سورة النساء: ٨٠.

فالطاعات هي المثال الحي الصادق لمحبته عليه الصلاة والسلام فكلما أزداد الحب زادت الطاعات وزاد إتباع السنة باطناً وظاهراً من السنن المؤكدة وغيرها مما ثبت عنه على السنة باطناً وظاهراً من السنن المؤكدة وغيرها مما ثبت عنه

٧-التحاكم إلى سنته: فلا إيمان لمن لم يحتكم إلى شريعته ويسلم تسليماً ، قال تعالى: ﴿ فَلاَ وَرَبُّكَ لاَ يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لاَ يَجِدُواْ فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴾ سورة الساء ١٠٠

قال ابن تيمية (فكل من خرج عن سنة رسول الله في وشريعته فقد أقسم الله بنفسه المقدسة أنه لا يؤمن ، حتى يرضى بحكم رسول الله في في جميع ما شجر بينهم من أمور الدين أو الدنيا ، وحتى لا يبقى في قلوبهم حرج من حكمه ) مصرع النارى .

وقد أخبر الله أن أناساً من أمته يردون سنة ولا يأخذون بها ( وذلك على وجه الذم ) فقال الله ( لا ألفين أحدكم متكئاً على أريكته ،يأتيه الأمر من أمري ، مما أمرت به أو نهيت عنه ، فيقول : لا ندري، ما وجدنا في كتاب الله اتبعناه وما وجدناه في غيره رددناه ) صحم الألباني .

وكذلك من التحاكم إلى سنته عدم تقديم قول أحد من البشر على قوله وقد ضرب صحابة الرسول ﷺ أروع الأمثلة في ذلك ممن تبعهم بإحسان من العلماء الأجلاء .

فقد رأى عبدالله بن المغفل في رجلاً من أصحابه بحذف ، فقال له: لا تخذف ، فإن رسول الله يلي كان يكرهه أو قال: ينهى عن الخذف ، فإنه لا يصطاد به الصيد ، ولا يُنْكَأ به العدو ، ولكنه يكسر السن ويقفأ العين ، ثم رآه بعد ذلك يخذف فقال له: أخبرك أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يكره أو ينهى عن الخذف ، ثم أراك تخذف ، لا أكلمك كلمة كذا وكذا . رواد البخاري وسلم .

ولماً قال: عبدالله بن عمر رضي الله عنهما: سمعت رسول الله علي يقول: ( لا تمنعوا إماء الله مساجد الله قال ابنه بلال بن عبدالله والله لنمنعن فضربه عبدالله في صدره، وقال: أحدثك عن رسول الله علي وتقول: لا) رواه البندي وسلم.

ولما سئل ابن عباس في: في مسألة فأفتى بكلام النبي في فقيل له: لكن أبا بكر يقول كذا وعمر يقول كذا وعمر يقول كذا! فغضب وقال: يوشك أن تنزل عليكم حجارة من السماء أقول لكم قال: رسول الله وتقولون قال: أبو بكر وعمر!! هذا في حق أبي بكر وعمر فكيف بمن جاء بعدهما؟!

وقال الحميدي: كنا عند الشافعي رحمة الله فأتاة رجل، في مسأله ؟ فقال: قضى فيها رسول الله يه كذا وكذا ، فقال رجل للشافعي: ما تقول أنت ؟ فقال: سبحان الله! أتراني في كنيسة! أتراني في بيعة! أقول لك قضى فيها رسول الله يه وأنت تقول: ما تقول أنت ؟!)

٣-نشر دينه وتبليغ سنته: فمن تمام محبه في وتعظيمه الحرص على نشر السنة وتبليغها بل هو من أعظم أبوابها لأن في ذلك سعي لإعلاء سنته ونشر هديه بين الناس وإماتة البدع والضلالات المخالفة لهدية و أمره (لأن الابتداع من خوارم المحبة).

فقد ثبت عنه على أنه قال: ( بلغوا عني ولو آية ) البخاري ، وقال: ( فليبلغ الشاهد الغائب ) البدري ، وقال أيضاً: مثل ما بعثني الله به من الهدى والعلم كمثل الغيث الكثير أصاب أرضاً ، فكان منها نقية قلبت الماء فأنبتت الكلأ والعشب الكثير ،وكانت منها أجادب أمسكت الماء فنفع الله بها الناس فشربوا أو سقوا وزرعوا . وأصابت منه طائفة أخرى إنما هي قيعان لا تمسك ماءً ولا تنبت كلاً ، فذلك مثل من فقه في دين الله ونفعه ما بعثني الله به فعلِم وعلم ومثل من لم يرفع بذلك رأساً ولم يقبل هدى الله الذي أرسلت به ) اخرجه البخاري .

فأمتدح رض كان له قلب حافظ للعلم فنشره بين الناس فانتفعوا به ، وهذه هي المرتبة الثانية المشار اليها في الحديث ، فأما من أوتي فهما ثاقباً مع حفظه للعلم فانتفع أولاً ونفع ثانياً فهو لاشك أكمل وأفضل وهذه هي المرتبة الأولى .

وقد دعا رسول الله على بالنضارة لمن حمل لواء تبليغ سنته بقوله ( نضَّر الله امرءاً سمع منا شيئاً فبلغه كما سمعه ، فرب مُبلّغ أوعى من سامع ) أبو داود وصححه الألباني .

٤-التأدب معه ﷺ: ويتحقق بالأمور التالية:

أ-الإكثار من ذكره و الصلاة عليه والتشوق لرؤيته وتعداد فضائله وخصائصه ومعجزاته ودلائل نبوته ،وتعريف الناس بسنته وتعليمهم إياها ، وتذكيرهم بمكانته ومنزلته وحقوقه وذكر صفاته وأخلاقه فإن العبد كما قال ابن القيم (كلما أكثر من ذكر المحبوب واستحضاره في قلبه ، واستحضار محاسنه ، تضاعف حبه له وتزايد شوقه إليه واستولى على جميع قلبه ، وإذا أعرض عنه ذكره وإحضاره وإحضار محاسنه بقلبه نقص حبه من قلبه ) وهذا يتحقق بالإكثار من قراءة السيرة النبوية والمطالعة فيها وكذلك قراءة سير الصحابة رضوان الله عليهم .

قال شقيق البلخي: قيل لابن المبارك: إذا أنت صليت، لم لا تجلس معنا ؟ قال: أجلس مع الصحابة والتابعين، انظر في كتبهم وآثارهم فما اصنع معكم ؟ أنتم تغتابون الناس.

ب-التأدب عند ذكرة بأن لا يذكر بأسمه مجرداً بل يوصف بالنبوة أو بالرسالة وعدم رفع الصوت في مسجده وعند قبره وحفظ حرمة بلده ( المدينة المنورة ) فإنها مهاجرة ودار نصرته ومحل إقامة دينه ومدفنه ومسجده (خير المساجد بعد المسجد الحرام).

ج-وتوقير حديثه والتأدب عند سماعه والوقار عند دراسته وقد كان لسلف الأمة وعلمائها المحدثين منهج رصين في إجلال حديث الرسول وتوقيره قال أبو سلمة الخزاعي"كان مالك بن أنس إذا أراد أن يخرج يحدث ، توضأ وضوءه للصلاة، ولبس أحسن ثيابه ، ولبس قلنسوة ومشط لحيته! فقيل له في ذلك ، فقال: أوقر به حديث رسول الله على .

وقال ابن أبي الزناد:كان سعيد بن المسيب-و هو مريض-يقول: "أقعدوني فإني أعظم أن أحدث حديث رسول الله على وأنا مضطجع".

وقال حماد بن سلمة "كنا عند أيوب نسمع لغطًا! فقال:ما هذا اللغط؟ أما بلغهم أن رفع الصوت عند الحديث عن رسول الله المراوي والسامع للخطيب البغدادي.

ه ـ غرس محبته رضي على نفوس الناشئة:

وقد سار السلف الصالح وخلفهم على هذا النهج فحرصوا على تركيزها وتثبيتها في نفس الطفل؛ لأنه بها تتحرك مشاعره وأحاسيسه وترفع به إلى كل خير ، وتحل له مشكلاته، لأنه من الملاحظ على النفس البشرية عامة أنها في مرحلة بنائها تحاول أن تتشبه بأقوى شخصية حولها وذلك لتقتدي بها وتسير على هداها، وتقلد كل حركاتها.

فينبغي أن يشد الطفل الصغير والرجل الكبير إلى شخص الرسول إإذ هو القدوة الثابتة الراسخة التي لا تتبدل فهو أكمل البشر على الإطلاق .

وما الانحراف أو الميل عن الطريق الحق الذي قد يعتري النفس البشرية إلا من آثار البعد عن القدوة الصحيحة وذلك لأنها تعيش فراعًا في الشخصية تركض وراء قدوات أخرى أبرزت وهي بعيدة كل البعد عن المنهج الرباني .

وقد قال علي بن أبي طالب "أدبو أولادكم على ثلاث خصال: "حب نبيكم وحب آل بيته وتلاوة القرآن" ولأن حب النبي هو من أسباب النجاة والفوز يوم القيامة" عن أنس بن مالك أن رجلاً سأل النبي الماعة القال له النبي الله عن أحب الله ورسوله فقال الله عن أحب الله ورسوله فقال الله عن أحبب ".

فقال أنس : فأنا أحب النبي الله وأبا بكر وعمر فأرجو أن أكون معهم بحبي إياهم.

وهنا يأتي سؤال ما هي وسائل غرس المحبة في نفوس الناشئة:

١-تدريسهم السيرة النبوية: حرص السلف على ذلك حرصًا كبيرًا لما فيها من تأثير عجيب على النفس فعن إسماعيل بن محمد بن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنهما قال: كان أبي يعلمنا المغازي والسرايا ويقول: يا بنى أنها شرف آبائكم فلا تضيعوا ذكرها

وقال زين العابدين بن الحسين بن علي إلى المناوي رسول الله المنافية كما تُعلَّم السور من القرآن . وهذا الشيخ أبو الحسن الندوي رحمه الله يقص في كتابه الطريق إلى المدينة تحت عنوان (الكتاب الذي لا أنسى فضله رحله مع السيرة أيام طفولتي)وكيف أن كتابًا في السيرة النبوية صنع هذا العالم الكبير الداعية فقال (نقلت من مقولته باختصار): " أتحدث اليوم عن كتاب كانت منته ولا تزال عظيمة علي، وإني دائم الترحم على صاحبه العظيم الذي أتحفني عن طريق هذا الكتاب بمنحة هي أغلى شيء عندي بعد الإيمان - بل هو جزء من أجزاء الإيمان - هو كتاب سيرة رحمة العالمين لمؤلفه القاضي محمد سليمان المنصور فوري رحمه الله " ولقد كان أخي الأكبر - رحمه الله و هو الذي

تولى تربيتي وتثقيفي بعد وفاة أبي وأنا في التاسعة من عمري ، موفقًا في اختيار الكتب التي كان يحب أن أطالعها في صغري فقد قدم إلي كتاب-سيرة خير البشر لمؤلف هندي، وكان حريصًا علي أن أكثر من مطالعة كتب السيرة النبوية على صاحبها الصلاة والسلام لأنه يعرف أنها المؤثر الأكبر في تكوين العقيدة والخلق وغرس الإيمان، لذلك نشأت على حب كتب السير والحرص على اقتنائها فوقع بصري مرة على إعلان لكتاب-رحمة العالمين- فأرسلت طلبًا له وكان قد طبع منه جزآن وكانت ميزانيتي الصغيرة (في العاشرة أو الحادية عشرة) تقصر عن شرائه فلما جاء ساعي البري إلى قريتي الصغيرة بالكتاب، ورأيت أني لا أملك ما أدفع به ثمن الكتاب واعتذرت أمي رحمه الله عن دفع النقود (لأنها لم تكن تملكها في ذلك الحين) فلم أملك سرحًا وشفيعًا إلا الدموع والبكاء وكذلك فقد رق قلب أمي الحنون واجتهدت في دفع ثمن الكتاب والحصول عليه".

ثم بدأ يروي تلذذه بقراءة الكتاب حتى أنه يبكي تارة ويضحك تارة كأنه يعيش مع الأحداث وكذلك سير الصحابة رضوان الله عليهم وكيف كانت محبتهم له،ودفاعهم عنه ،وإتباعهم لسنته، ومعجزاته مثل بكاء الجذع وتسبيح الحجر بين يديه وبركته في إكثار الماء ،وغيرها من القصص والمواقف العظيمة.

٧-التذكير بأوصاف النبي إلى الخلقية والخُلقية حتى يتشوقوا لرؤيته ويحرصوا على الاقتداء بأخلاقه روى القاضي عياض بسنده المتصل إلى الحسن بن علي رضي الله عنهما قال: "سألت خالي هند بن هالة عن حلية رسول الله وي يعني وصفه وكان وصافاً وأنا أرجو أن يصف لي منها شيئا أتعلق به فقال: "كان رسول الله وي فخمًا مفخمًا يتلألأ وجهه تلألؤ القمر ليلة البدر أطول من المربوع عظيم الهامة .. واسع الجبين أزج الحواجب سوابغ من غير قرن .. كث اللحية أدعج .. يمشي هوئا .. إذا مشى كأنما ينحط من صبب ، خافض الطرف نظره إلى الأرض أطول من نظره إلى السماء، ويبدأ من لقيه بالسلام قلت: صف لي منطقه فقال : كان رسول الله و لا يتكلم من غير حاجة طويل السكوت، يتكلم بجوامع الكلم لا يغضب لنفسه . جل ضحكه التبسم، يفتر عن مثل حب الغمام قال الحسن: فكتمتها عن الحسين بن علي زماناً ثم حدثته فوجدته قد سبقتي إليه فسأل أبي عن مدخل رسول الله ومخرجه ومجلسه وشكله فلم يدع منه شيئاً .

٣-تحفيظهم الأحاديث النبوية (وضع المكآفات على ذلك:كان الصحابة رضوان الله عليهم يحرصون على تحفيظ أبنائهم أحاديث النبي في فيكثرون من ملازمته وهم صغار ويحفظون عنه أخرج البخاري ومسلم عن سجدة بن جندب في قال: لقد كنت على عهد النبي في غلامًا ، فكنت أحفظ عنه، فما يمنعني من القول إلا ها هنا رجالاً هم أسن مني).

وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال:"بت عند خالتي ميمونة فأتاه المؤذن فخرج إلى الصلاة وهو يقول:"اللهم أجعل في قلبي نورًا، وأجعل في لساني نورًا وأجعل في سمعي نورًا وفي بصري نورًا ... الحديث" صحه الذخية.

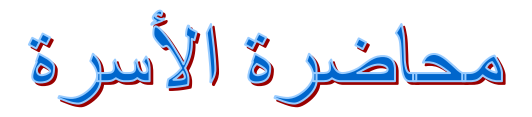
بل كان السلف يضعون المكآفات لأبنائهم على حفظ الحديث ذكر الخطيب البغدادي عن إبراهيم بن أدهم أنه قال:قال لي أبي يا بني أطلب الحديث فكلما سمعت حديثًا وحفظته فلك درهم فطلبت الحديث على هذا .

وذكر أيضًل عن علي بن عاصم أنه قال: دفع إليّ أبي مائة ألف وقال: أذهب فلا أرى لك وجهًا إلا بمائة ألف حديث ".

وقال الزبيدي: كانت لمالك بن أنس ابنته تحفظ علمه يعني الموطأ، وكانت تقف خلف الباب فإذا أخطأ التلميذ نقرت الباب فيفطن مالك فيرد عليه.

وبعد هذا فلنحاسب أنفسنا على تقصيرنا في إبراز سيرته وي حتى يكون ذلك دافعًا لنا في مزيد الحرص عليها فإننا نشهد الله على حبنا له سائلين الله عز وجل أن يجمعنا وإياكم به في الفردوس الأعلى ويعيننا وإياكم على نصرته كما يرضى الله عز وجل عنا .

| ربك رب العزة عما يصفون وسلام على المرسلين والحمد لله رب العالمين وصلّ اللهم وسلّم<br>رف الأنبياء والمرسلين نبينا محمد وعلى آله وصحبه والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم | سبحان ر<br>على أشر<br>الدين _ |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|
|                                                                                                                                                                         |                               |
|                                                                                                                                                                         |                               |
|                                                                                                                                                                         |                               |
|                                                                                                                                                                         |                               |
|                                                                                                                                                                         |                               |
|                                                                                                                                                                         |                               |
|                                                                                                                                                                         |                               |
|                                                                                                                                                                         |                               |
|                                                                                                                                                                         |                               |
| - ١٣ -                                                                                                                                                                  |                               |





#### المملكة العربية السعودية

ونرامرة التربية والتعليم تعليم البنات الإدامرة العامة للتربية والتعليم بمنطقة الرياض إدارة التوعية الإسلامية



#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله العظيم الذي أمتن على أمة الإسلام نبيها الكريم وأثنى عليه بحسن الخلق بقوله الحكيم (وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقِ عَظِيمٍ) الله، والصلاة والسلام على من بعثه ربه مهذبًا للأمة وجعله بفضله وكرمه قدوة للناس وأمته صلى الله عليه وعلى آله وصحبه ومن سار على نهجه القويم أما بعد: يقول الحق تبارك وتعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لّمَن كَانَ يَرْجُو اللّهَ وَالْيَوْمَ الآخِرَ يَوْجُو اللّه وَالْيَوْمَ الآخِرَ اللّه كَثِيرًا ﴾ الاهزاد ١٠ .

أخواتي الفاضلات: إن المتأمل لأحوال البيوت المسلمة وما آلت إليه من تغير وتبدّل في أحوالها ونظامها واختلاف في علاقات أفرادها بعضهم ببعض لابد له من أن يقف وقفة المتصبر الحكيم والمربي الرحيم الذي يسعى في إصلاح أحوالها ولم شتاتها وإزالة ما لحق بها من أخلاق وافدة يعافها العقل السليم، ويترفع عن ممارستها كل فرد مستقيم. لا سيما وأنه قد لحظ في الآونة الأخيرة شيوع بعض المفاهيم التربوية القويمة ونشرها عبر وسائل الإعلام والترويج لها من خلال بعض الأقلام في الصحف والمجلات التي تصدر من أولئك الذين ينعقون بهذه الدعوات دون وعي لها أو إدراك لخطرها ومن ذلك ما شاع عن حرية التربية والانفتاح، وضرورة التجاوب مع المتغيرات الحديثة في عصر العولمة وما سواها من عبارات رنانة تجذب المستمعين فيتحركون مندفعين نحوها دون علم بما تخفيه من فتن، وانحرافات ، ومشكلات تهدم الأسرة المسلمة وتقوض أركانها .

وحتى لا يجانبنا الصواب فإنه لابد لنا من التأكيد على تفاوت هذه الأفكار المطروحة بين النافع والضار والمسلم البصير هو الذي يميز بينها ويدرك الفرق بين غثها وسمينها فيختار منها ما يتوافق مع مبادئه القويمة وعقيدته المستقيمة وينبذ منها ما لا يصلح و لا يتفق مع دينه ومبادئه وخلقه ولكي يستقيم حال الأسرة المسلمة وتعود إلى صفاء جوهرها وقوة بنيانها وسلامة أركانها فلابد من تحديد المنهج الأمثل و الطريق الأقوم الذي تسير عليه في حياتها وتلتزمه في تربية أبنائها وبناتها ويتجلى ذلك في السنة النبوية المطهرة التي جاءت عن رسولنا الكريم في أقواله وأفعاله التي أصبحت منهجاً تربوياً متكاملاً يحفظ للأمة الإسلامية هويتها ، ويصون لها شخصيتها المستقلة بعيداً عن الأفكار التربوية المتلاطمة التي لا تتناسب مع مقومات المجتمع المسلم .

#### أخواتي:

تعلمن حفظكن الله ما تتعرض له الأمة الإسلامية في هذه الأيام من هجمة شرسة على نبينا محمد ولله الله الله لنا ما في صدورهم وأطلعنا على ما في نفوسهم وهي هجمة ليست بجديدة على نبي هذه الأمة والله الله الله من سبقهم من كفار و منافقين وقد تكفل الحق جل جلاله بالذب عن نبيه والدفاع عنه قال تعالى: (إنَّا كَفَيْنَاكَ الْمُسْتَهْرِئِينَ المجره .

يقول الشيخ السعدي رحمه الله في تفسير الآية: ﴿ إِنَّا كَفَيْنَاكَ الْمُسْتَهْرِئِينَ ﴾ بك وبما جئت به، وهذا وعد من الله لرسوله أن لا يضره المستهزئون، وأن يكفيه الله إياهم بما شاء من أنواع العقوبة وقد فعل تعالى ،فإنه ما تظاهر أحد بالاستهزاء برسول الله على وبما جاء به، إلا أهلكه الله ، وقتله شر قتله

لذا فإنه يجب علينا أن نعي هذه الأزمة ، ونستوعب ما جاءت به من دروس يتنبه لها العقلاء ، ويستقي من معينها الحكماء، ومن أبرز هذه الدروس وأجلها ضرورة العودة إلى سيرة نبينا العظيم والانتفاع بها والسير على نهجها في تربية أبنائنا واتخاذها منهجًا سلوكيًا راقبًا نسير على ضوئه

في تهذيب الأبناء وتربية نفوسهم وتزكية أخلاقهم وهذا-ولله الحمد-أمر ميسر تجلى يسره وظهرت إمكانية تحققه من خلال حياة الصحابة رضي الله عنهم ومن تبعهم من السلف الصالح فمن يتأمل حال الأسرة النبوية المباركة فإنه سوف يلحظ مدى اليسر والسهولة فيما أمر به النبي يله من آداب عامة وأخلاق شاملة وما جاء يله عنه من توجيهات تربوية عظيمة بدءًا بمراعاته عليه الصلاة والسلام لخصائص النفس البشرية ومتطلباتها الغريزية ونهاية بتوجيهاته السلوكية والأخلاقية العظيمة التي تصقل النفوس وتجذب القلوب وتهذب الطباع.

وقد أتصف نبي الأمة الله بعدد من الصفات التي تقتضي أن يكون صاحبها قد بلغ أقصى مراتب الكمال الإنساني الممكن في كل شيء والتي يجب أن تتمثل في شخصية النبي القدوة وهي كما يلي:

ا ـ كمال حبه على لله سبحانه وتعالى وهذه مرتبة تقتضي أن يكون صاحبها قد ملك مكارم الأخلاق قال عالى : (قُلْ إِنَّ كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبَعُونَى يُحْبَبْكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ الاعدان " العدان " عالى اللهُ عَنْفُورٌ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ الاعدان " اللهُ عَنْفُورُ اللهُ عَنْفُورٌ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللَّهُ عَنْفُورٌ لَكُمْ اللهُ عَنْفُورٌ اللهُ عَنْفُورٌ اللهُ عَالَى اللهُ اللهُ عَنْفُورٌ اللهُ عَنْفُورٌ اللهُ عَنْفُورٌ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْفُورُ اللهُ عَنْفُورُ اللهُ عَنْفُورُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ عَنْفُورُ اللهُ عَنْفُورٌ اللهُ عَنْفُورُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْفُورُ اللهُ عَنْفُورُ اللهُ الل

٢-كمال الرحمة بالخلق وهي رحمة ناشئة من الرحمة المنزلة من الله-عز وجلّ- على عباده وعلى قدر رحمة العبد بالخلق يكون نصيبه من رحمة الله لذا كانت رحمته صلوات الله وسلامه عليه بالخلق لا توازيها رحمة الناس جميعًا قال تعالى (وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ رَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ ﴾ الانباء ١٠٠٠.

٣-كمال العفو الذي يقتضي العفو عن الظالم وحسن التجاوز عن المسيء ،ولذا نجده إلى يدعو لقومه بقوله:"اللهم أهد قومى فإنهم لا يعلمون".

3-كمال التواضع لله سبحانه وتعالى وهذا مما يستلزم خفض الجناح لمن أحب الله ورسوله خاصة ولخلق الله عامة،قال تعالى ﴿...وَاخْفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِين ﴾المحدد،

٥-كمال الشكر ولا يشكر الله تعالى ويشكر خلقه إلا عارفًا بالنعم مقدرًا لها وقد أوتي صلوات الله وسلامه عليه من الشكر بقدر ما أنزل عليه من الوحي، وهي مرتبة لم يدركها سابق ولا لاحق. يقول المغيرة بن شعبة على أنه قال: قام النبي على حتى تورمت قدماه، فقيل له: يا رسول الله! تفعل هذا وقد غفر الله ما تقدم من ذنبك وما تأخر؟قال: أفلا أكون عبدًا شكورًا. رواه البخري وسلم.

حكمال الهداية من الله-عز وجلّ- لنبيه محمد هي مما يجعله أسوة حسنة وقدوة مثلى في العقيدة، والشريعة، والأخلاق، والمعاملات.

٧-كمال العدل : وقد اتصف به عليه الصلاة والسلام ودعاه ذلك إلى التبري من الهوى المذموم وجميع ما يخالف شرع ربه الكريم .

٨-كمال التعلق بالله سبحانه وتعالى مما يوجب كمال السكينة والطمأنينة في تبليغ أمر الحق-عز وجلّ- قال تعالى ﴿ ....فَأَنزَلَ اللَّهُ سَكِينَتَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَأَلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ التَّقُوَى وَكَانُوا أَحَقَ بَهَا وَأَهْلَهَا وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْء عَلِيمًا ﴾ الفتح ٢٠

9-كمال العبودية لله سبحانه وتعالى ومعرفة مراتب عبودية الخلق لله وتعليمهم طرق العبادة السليمة التي أمر الله بها جل جلاله .

وهذه الصفات المتكاملة قد جعلت من نبي الله محمد على قدوة عليا تتطلع النفوس إلى انتهاج سيرته، والسير على سنته عليه أفضل الصلاة وأتم التسليم فكان بذلك المعلم القدوة والمربي الأول على

منهج التربية الأسرية في هدي النبي محمد الله المدالة :

تهدف التربية الإسلامية إلى بناء الأفراد بعقائد صحيحة ومفاهيم نقية، وأخلاق زكية ، وأعمال مرضية وتربية جيل مسلم على نمط الصحابة رضي الله عنهم يعتقدون معتقدهم، وينتهجون نهجهم في فهم الكتاب والسنة ويقتدون بهم في أخلاقهم وأعمالهم وسماتهم.

يقول ابن مسعود على: (إنكم قد أصبحتم اليوم على الفطرة ،وإنكم ستحدثون ويحدث لكم ،فإذا رأيتم محدثة فعليكم بالعهد الأول ).

لقد خرجَت هذه الدعوة جيئًا من الناس جيل الصحابة-رضوان الله عليهم-جيئًا مميزًا في تاريخ الإسلام كله وفي تاريخ البشرية جميعًا وقد كان رقي الصحابة الإيماني ببركة الله ثم ببركة تربية رسول الله المالية المالية المالية المالية المالية المالية الأرض والسموات وقد كان يقيض عليهم وتزكية نفوسهم بالطاعات وتعويدهم على الخضوع لرب الأرض والسموات وقد كان يعيض عليهم مما أفاض الله على قلبه من التوجيهات الإيمانية والمعارف الربانية يقول الشيخ أبو الحسن الندوي-رحمه الله-: "ولم يزل الرسول الله يربيهم تربية دقيقة عميقة، ولم يزل القرآن يسمو بنفوسهم ويزكي جمرة قلوبهم، ولم تزل مجالس الرسول الله تزيدهم رسوخًا في الدين ، وعزوفا عن الشهوات .. " .

فلا شُك في أن الصحابة رضي الله عنهم كانوا خير أمة أخرجت للناس ، وإن كان الراجح في قوله حعز وجلّ- ( كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ ) ال العدابة رضي الله عامة في أمة محمد في إلا أن الصحابة رضي الله عنهم هم خير هذا الخير، لذا فإنه يجب على المربين أن يسيروا على نهج هؤلاء الصحابة ويجعلوا خصائصهم ومؤهلاتهم نصب أعينهم، وهم يقومون بواجب تربية الأجيال .

أسس بناء الأسرة المسلمة:

قد عني الرسول الكريم بشأن الأسرة المسلمة وتربية أفرادها وأهتم عليه أفضل الصلاة والسلام بوضع لبناتها الرئيسية على أسس إيمانية وأخلاقية عظيمة لذا فقد كانت العناية النبوية موجهة إلى أساس تكوين الأسرة المسلمة منذ البدء فالزواج في الإسلام هو المنهج الشرعي السليم في تكوين الأسرة المسلمة.

قال تعالى ﴿وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ حَلَقَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجًا لِّتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَّوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِّقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ الروم، فالزواج سكن ومودة وعطف ورحمة وألفة لذا فقد حض عليه الإسلام ورغب به لما فيه من السكن والراحة والتكاثر وقد كان عليه الرسول الشياد على الزواج ويرغب فيه .

عن أنس على قال: قال رسول الله على: "تزوجوا الولود الودود" اغرجه اعدم/١٥٨/ وقال أيضًا الله الدنيا متاع وخير متاع الدنيا المرأة الصالحة" اغرجه الساب ١٩٨٠.

وقد حدد النبي الطريق الصحيح في اختيار الزوجة التي تعنى بتربية أبنائها وفق تعاليم الدين الحنيف فجاء عنه الله قال: "تنكح المرأة على مالها ،وتنكح المرأة على جمالها وتنكح المرأة على على دينها خذ ذات الدين والخلق تربت يمينك" اخرجه المام ١٠١/٢ وفي رواية اخرى (فعيك بذات الدين والخلق تربت عمينك" اخرجه المام ١٠١/٢ وفي رواية اخرى (فعيك بذات الدين والخلق تربت عدة منها:

اً-أن الأم أكثر التصافا بالبيت، والطفل، وعاطفتها عادة ما تكون أقوى من عاطفة الأب لذا فهي أقرب المرافق الأب لذا فهي أقرب المرافق المرافقة الأبير المرافقة المرا

٢-إن الطفل يولد على فطرة التوحيد وعقيدة الإيمان وهذه الفطرة هي التي جاء القرآن الكريم والسنة النبوية بتقريرها قال تعالى ﴿... فِطْرَةَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ

وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ ﴿ المومِ ، وجاء في الحديث عن أبي هريرة ﴿ أنه قال : أن رسول الله ﴿ قال : " كل مولود يولد على الفطرة فأبواه يهودانه ،أو ينصرانه أو يمجسانه " أخرجه البخاري فإذا كانت الأم ذات دين وصلاح نشأ الابن على صلاح الفطرة ورسخ الإيمان في نفسه .

٣-إن المرأة حسنة المنبت تقوم بحق زوجها عند غيابه ترعاه في نفسها، وفي عرضه وماله وكرامته وهذا أمر لا يوازي به جمال قد يتحول أو يزول وقد جاء عن أبي أمامة في أنه قال: قال رسول

الله الله الله المؤمن بعد تقوى الله خيرًا له من زوجة صالحة إن أمرها أطاعته ،وإن نظر إليها سرته،وإن أقسم عليها أبرته وإن غاب عنها نصحته في نفسها وماله".

إن اختيار الزوج لشريكة حياته أمر جد مهم له من الآثار العظيمة التي يكون لها وقع كبير على جوانب حياة الطفل الصحية والنفسية والأخلاقية.

وكما أن الشاب يحرص على اختيار زوجته من بيئة صالحة عرفت بالشرف وطيب المنبت فإن أهل البنت لابد لهم م ن أن يحرصوا على ذلك أيضًا فيتقصوا عن دين الخاطب وخلقه وأمانته وعن تقواه حتى يطمئنوا على ابنتهم فيضعونها عند رجل أمين صاحب خلق قويم،يحافظ على دينها وأخلاقها ويحثها على كل خير ويجنبها كل سوء وشر.

لذا فأنه يجب على الآباء والأمهات إعانة البنات عند اختيار الزوج الصالح فلا تغتر بمال،أو ثروة ،أو جاه ،أو مظهر،وإنما يكون الاختيار مبينًا على أسس متينة ترجع إلى قوة الإيمان وسلامة الدين وصفاء المنهج وقد حرص النبي على اختيار الأزواج الصالحين لبناته رضي الله عنهن فقد زوج عثمان بن عقان من ابنته رقية ثم زوجه من وفاتها بأختها أم كلثوم طمعًا في صلاح عثمان بن عفان وتقواه وكمال دينه وحسن خلقه على كما زوج عليه الصلاة والسلام أبنته فاطمة رضي الله عنها من ابن عمه علي بن أبي طالب بأيسر مهر وأقل مئونة فقد جاء عنه الله قال :"إن جاءكم من ترضون دينه وخلقه فزوجوه إلا تفعلوا تكن فتنة في الأرض وفساد عريض" رواه الترمذي وهو حديث حسن .

وفي هذا المنهج النبوي المتزن تتجلى الحكمة من الزواج الذي يقوم على أساس من المودة والألفة استجابة لقول الحق تبارك وتعالى ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ حَلَقَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجًا لِّتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ السَّجَابِة لقول الحق تبارك وتعالى ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ حَلَقَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجًا لِّتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَّوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِّقَوْم يَتَفَكَّرُونَ ﴾ الدوم٢١

وقد جاء عن الشيخ السعدي-رحمه الله-في تفسير هذه الآية المباركة أنه قال (أَنْ حَلَقَ لَكُم مِّنْ أَنْ وَاحًا) تناسبكم وتناسبونهن،وتشاكلكم وتشاكلونهن (لِّتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَّوَدَّةً وَلَهُ مَّا رَبّ على الزواج، من الأسباب الجالبة للمودة والرحمة والمنفعة بوجود الأولاد وتربيتهم فلا تجدين أثنين في الغالب،مثل ما بين الزوجين ، من المودة والرحمة .

وهذا ما يحسن بالآباء والأمهات إدراكه عند إعانة أبنائهم على اختيار حياتهم الزوجية لكي يسمو بهذه العلاقة عن التصورات المادية وينطلقون بها إلى آفاق أوسع وأرحب كما شاء لها الله أن تكون سكن للنفس،وراحة للقلب وتعايش بين الرجل و المرأة على أساس من المودة والرحمة والانسجام والتعاون والتناصح والتسامح.

مكانة الوالدين في الأسرة المسلمة:

إن البر بالوالدين والإحسان إليهما من أجل الأمور التي حض عليها الإسلام، وأكدتها النصوص القاطعة قال تعالى (وَقَضَى رَبُّكَ أَلاَّ تَعْبُدُواْ إِلاَّ إِيَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ الْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كَرِيمًا اللهَ وَلاَ تَعْبُدُواْ إِلاَّ إِيَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ الْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ لاَ تَعْبُدُواْ اللهَ وَلاَ تَعْلَى (وَاعْبُدُواْ اللهَ وَلاَ تَشْرِكُواْ بِهِ كَلاهُمَا فَلاَ تَقُل لَّهُمَا أُفِّ وَلاَ تَشْرِكُواْ بِهِ شَيْعًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَبِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبَى وَالْجَارِ الْجُنُبِ وَالصَّاحِبِ شَنْ عَاللهَ لاَ يُحِبُّ مَن كَانَ مُخْتَالاً فَخُورًا اللهَ اللهَ عَلْ وَجَلّ اللهَ عَلْ وَجُلّ اللهَ عَلْ وَجُلّ اللهَ عَلْ وَالْمَسَاءَة وَاللهُ عَلْ مَا مُلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ إِنَّ اللّهَ لاَ يُحِبُّ مَن كَانَ مُخْتَالاً فَخُورًا اللهَ اللهَ عَلْ وَاللهُ عَلْ يُحِبُّ مَن كَانَ مُخْتَالاً فَخُورًا اللهَ اللهَ عَلْ اللهُ عَلْ اللهَ عَلْ عَلْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ عَلَى اللهُ اللهُ

﴿ وَوَصَّيْنَا الْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ حُسْنًا وَإِن جَاهَدَاكَ لِتُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلا تُطِعْهُمَا إِلَيَّ مَرْجِعُكُمْ فَأُنَّبِئُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ العنصوصه .

وقد جاء عن عبد الله بن مسعود في أنه قال: سألت النبي في أي العمل أحب إلى الله؟ قال: "الصلاة على وقتها"، فلت : ثم أي ؟قال: "بر الوالدين" ، قلت : ثم أي ؟قال: "الجهاد في سبيل الله " المرح الله والمسلم الواعي المتمثل لهذه النصوص التي استفاضت في كتاب الله وسنة رسوله في لا يسعد إلا أن يجعل البر بالوالدين سجية ملازمة له ولأسرته المسامة فيكون بذلك بار ومعينًا على البر أمرًا به فقد رفع الإسلام مقام الوالدين إلى مرتبة لم تعرف من قبل، فجعل الإحسان إليهما والبر بهما في مرتبة تلي مرتبة الإيمان بالله والعبودية له فجاء الأمر الرباني الخالد للمسلم في صورة قضاء حتمي لا عدل عنه ، وقد ربط هذا الأمر المحكم بين عبادة الله وبر الوالدين ، وفي ذلك رفع لقيمة الوالدين وإعلاء لشأنهما وحث الحق تبارك وتعالى على العناية وبالوالدين في فترة كبرهما خاصة عزّ وجلّ فقال جلّ وعلا (...إمَّ يَنُكُنَّ عِندكَ الْكِبَرُ أَحَدُهُما أَوْ كِلاهُما فَلاَ تُقُل لَّهُما أَفٌ وَلاَ تَنْهَرُهُما وَقُل الله المعنين هرمين ضعيفين ، فحذار حذار أ، تخرج منك كلمة تؤلم قلبيهما أو تمس خواطرهما بل يجب أن تفكر مليًا في الكلمة الطيبة التي توجهها إليهما ليطيبا بها نفسًا، ولتكن وقفتك بين يديهما وقفة احترام بالغ ، وتقدير شديد تظهر لهما من خلالها مدى تذلك لهما وخضوعك احترامًا بين يديهما وينطلق لسائك لاهجًا بالدعاء تظهما على ما أسديا لك من معروف لا ينسى فقد ربيّاك صغيرًا ضعيقًا قاصرًا .

ولكيلا يختل التوازن عند الأبناء في بر أحد الوالدين على حساب الآخر، جاءت توجيهات الإسلام لتشمل الوالدين كليهما، وتخص كلاً من الأم والأب على انفراد قال تعالى (ووَصَّيْنَا الإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ حَمَلَتُهُ

أُمُّهُ وَهْنًا عَلَى وَهْنِ وَفِصَالُهُ فِي عَامَيْنِ أَنِ اشْكُرْ لِي وَلِوَالِدَيْكَ إِلَيَّ الْمَصِيرُ ﴾ نفان ١٠ ـ

إن المسلم الذي يبر بوالديه يربي نفسه وزوجته وأبناءه على البر فيبر بوالديه ويحبب برهما إلى زوجته وأبناءه ويقابلهما بوجه طلق وكلمة طيبة واستقبال حسن وهو بهذا السلوك يحببها في والديه ،ويعينها على برهما كما أنه يربي أبناءها على البر والصلة فيعتادون هذا السلوك الحميد حتى إذا ما كان وقت الجزاء يبره هؤلاء الأبناء .

فبر الوالدين والإقبال عليهما، وبسط اليد بالبذل لهما، ومؤانستهما بالكلمة الطيبة من المواريث المدخرة التي يجدها الإنسان في حياته وبعد مماته فالبر سلف ودين له ثمرة لابد وأن ينالها صاحبها في الدنيا والآخرة وحسبنا في ذلك أن نتذكر قول رسول الله المراج الماءكم يبركم أبناؤكم المرجه

الأسرة المسلمة ودورها في تربية الأبناء:

نمثل الأسرة المسلمة اللبنة الأساسية في بناء المجتمع عامة فهي التي تتعهد الطفل بالتربية والتوجيه والتهذيب فتربية الأسرة للأبناء تبدأ منذ المرحلة الأولى لوجود الطفل في رحم أمه فقد جاءت وصية الرسول في بذلك عندما أمر الوالدين بذكر اسم الله والدعاء للطفل بأن يجنبه الله الشيطان وهو لا يزال في بدء مرحلة التخلق قال في (لو أن أحدكم أذا أراد أن يأتي أهله قال: بسم الله اللهم جنبنا الشيطان وجنب الشيطان ما رزقنا فإنه إن يقدر بينهما ولد في ذلك لم يضره الشيطان ابدأ ) رواد البناري ، كما حفظ الله جل جلاله لهذا الجنين حقه في الحياة لأنه روح لا بد من الحفاظ عليها ولا يسوغ لأي إنسان حتى وإن كان الوالدين أن يزهق هذه الروح البريئة قال تعالى: ﴿ وَلاَ تَقْتُلُواْ

أُوْلادَكُمْ خَشْيَةَ إِمْلاقٍ نَّحْنُ نَرْزُقُهُمْ وَإِيَّاكُم إِنَّ قَتْلَهُمْ كَانَ خِطْءًا كَبِيرًا ﴾ سورة الإسراء: ٣١ ـ

يقول ابن كثير رحمه الله ( هذه الآية الكريمة دالة على أن الله تعالى أرحم بعباده من الوالد بولده لأنه نهى عن قتل الأولاد كما أوصى الآباء بالأولاد في الميراث وكان أهل الجاهلية لا يورثون البنات بل كان أحدهم ربما قتل ابنته لئلا تكثر عيلته فنهى الله تعالى عن ذلك بقوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَقْتُلُواْ أَوْلادَكُمْ خَشْيَةَ إِمْلاق ﴾ ، أي خوف أن تفتقروا في ثاني الحال ولهذا قدم الاهتمام برزقهم فقال ﴿ نَحْنُ نَرْزُقُهُمْ وَإِيَّاكُم ﴾ وفي الأنعام: ﴿ وَلاَ تَقْتُلُواْ أَوْلادَكُمْ خَشْيَةَ إِمْلاق ﴾ أي من فقر وقوله ﴿ إِنَّ قَتْلَهُمْ كَانَ خِطْءًا كَبِيرًا ﴾ سورة الإسراء: ٢١ ، أي ذنباً عظيما .

وقد حض الإسلام على العناية بالأم الحامل ودعاها إلى الاهتمام بجنينها وتناول الغذاء المنتظم حتى يتغذى الجنين فيولد مكتمل النمو ، وقد أباح الإسلام للمرأة الحامل إذا خافت على نفسها وولدها أن تفطر في رمضان عناية بالجنين واهتماماً به ، مع لزوم الكفارة .

وقد جاء من حديث عبدالله بن مسعود على أنه قال : قلت يا رسول الله أي الذنب أعظم ؟ قال : ( ان تجعل لله نداً وهو خلقك ؟ قلت ثم أي ؟ قال : أن تقتل ولدك خشية أن يطعم معك . . . . . . ) دواه البغاري

وقد سن الرسول إلى أن يؤذن أذان الصلاة في إذن الطفل اليمنى وأن يؤذن أذان الإقامة في إذنه اليسرى (فقد أذن في إذن الحسن بن علي حين ولدته فاطمة ) المرجه اليهني في شب الإيمان .

ويستحب تحنيك المولود واختيار الاسم الحسن له والعق عنه وحلق رأسه وختانه فعن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده (أن رسول الله والمعلق المولود في يوم سابعه ووضع الأذي عنه والعق ) رواه الترمذي .

وتؤكد التربية النبوية على أهمية مرحلة الرضاعة وذلك لما لها من أمر عظيم على صحة الأبناء الجسدية وراحتهم النفسية وتحقيق الأمن لهم فقد جعل الشارع الحكيم لهذه المرحلة فترة زمنية محددة تتناسب مع احتياجات الطفل قال تعالى: ﴿ وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلادَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ ﴾ سورة البقرة : ٢٠٠٠ ، فلبن الأم غذاء جاهز متكامل العناصر لا يحتاج إلى تحضير مسبق يخرج من ثدي الأم طازجاً

بدرجة حرارة تناسب درجة حرارة الطفل كما أنه يوفر التغذية المتوازنة للطفل لاحتوائه على العناصر الغذائية كلها. ولعل أهم العوامل التي تدعه الأمهات الى الحرص على الرضاعة الطبيعية تلك الفوائد النفسية

ولعل أهم العوامل التي تدعو الأمهات إلى الحرص على الرضاعة الطبيعية تلك الفوائد النفسية والاجتماعية التي تنتج من تواصل الأم مع طفلها وقربه من نبضات قلبها مما يشعره بالدفء والحنان فتملأ نفسه بالأمن ، ثم تأتي بعد ذلك مرحلة الفطام والتي قد تسبب هزة عاطفية للطفل بسبب الانتقال من طريقة إلى طريقة ومن أهم خصائص هذه المرحلة بدء الاستقلال ومحاولة الاعتماد على النفس لذا فإنه يجب على الأم تحمل هذه الفترة ومعاملة الطفل بصدر رحب ومساعدته بالحب والحنان على تجاوز هذا التحول وعبور هذه المرحلة .

ولأن الأم أكثر رحمة ومحبة وعطفاً على طفلها فقد قرر الإسلام أن تتولى حضانة طفلها حتى وإن كانت مطلقة بشروط وضوابط عند الفقهاء فقد جاءت امرأة لرسول الله على فقالت: (إن ابني هذا كان بطني له وعاء وحجري له حواء وثديي له سقاء ، وإن أباه طلقني ، وأراد أن يترعه مني ، فقال لها رسول الله على (أنت أحق به ما لم تتزوجي) رواء أحد وابو داود . وفي هذا مراعاة لحال الطفل وحال أمه فالأولاد قرة عين الإنسان في حياته وأنس عيشه ، وببركتهم يستجلب الرزق ، وتنزل الرحمة ويضاعف الأجر بيد أن هذا كله منوط بحسن التربية لهم وتنشئتهم النشاة الصالحة التي تجعل منهم

بذرة خير ومصدر سعادة فيكونون بحق زينة الحياة الدنيا كما وصفهم الله عز وجل بقوله: ﴿ الْمَالُ وَالْبُنُونَ زِينَةُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴾ العفه: ٤ .

ولهذا كان من دعوات النبي الله لمن يحب الإكثار من المال والولد عن انس الله قال : قالت : أمي يا رسول الله خادمك أنس ادع الله له قال : ( اللهم أكثر ماله وولده وبارك له فيما أعطيته ) اخرجه سلم (١٠٤٠٠)

والمسلم الحق يدرك مسؤوليته الكبرى إذا تربية أولاده استجابة لقول الحق تبارك وتعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلائِكَةٌ غِلاظٌ شِدَادٌ لا يَعْصُونَ اللّهَ مَا الّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلائِكَةٌ غِلاظٌ شِدَادٌ لا يَعْصُونَ اللّه مَا أَمْرَهُمْ ويَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ سورة التعريم : ، وقد أوضح رسول الله على هذه المسؤولية العظمى وبين أنها مسؤولية شاملة فطوق بها أعناق المسلمين بقوله ( كلكم راع وكلكم مسؤول عن رعيته ، والإمام راع ومسئول عن رعيته ، والمرأة راعية في بيت زوجها ومسئول عن رعيته ، والمحادم راع في مال سيده ومسئول عن رعيته فكلكم راع ومسئول عن رعيته فكلكم راع ومسئول عن رعيته فكلكم راع ومسئول عن رعيته فكلكم راء عن رعيته عن رعيته .

والوالدان المحكيمان هما اللذان يدركا طبيعة طفلهما فيستخدمان في تربية أبرع الأساليب وأفضل الوسائل فيراعيان مستواه العقلي والعمري فيلاعبانه ويمازحانه ، ويسمعانه من كلمات المحبة والإيثار ما تبتهج به نفسه حتى يحبهما ويقبل على توجيهاتهما بحرارة وصدق فتكون طاعته لهما طاعة قائمة على الحب والاحترام والتقدير والثقة .

وقد يظن لبعض أن تباسط الآباء مع الأبناء ومخالطتهم إياهم يقلل من قيمتهم ويزري بمقامهم التربوي في نظرهم ، وهذا خطا محض فإن هذا الخلق الكريم مع الأولاد هو الأسلوب التربوي الأمثل الذي دعا إليه رسول الله على منذ خمسة عشر قرنا .

وكان على يصف عبدالله وعبيد الله وكثير بن العباس رضي الله عنهم ثم يقول: ( من سبق إلى فله كذا وكذا فيستبقون إليه فيقعون على ظهره وصدره فيقبلهم ) رواه احد.

وتتجلى روح الرسول المربي العظيم في حمله للحسن والحسين رضي الله عنهما على ظهره وملاعبتهما برفق وحنو وتواضع ضارباً بذلك المثل الأعلى للآباء والأجداد ليكونوا على خلق قويم كذلك مزاحه مع الطفل الذي كان له عصفور صغير فمات فلما رآه النبي ين قال له ملاطفاً ومنبسطاً (يا أبا عمير ما فعل النغير) وكان هذا الطفل أخ لأنس بن مالك لأمه وهذا الحديث اخرجه البخاري، قال: باب الانبساط إلى الناس قال النووي: في هذا الحديث فوائد منها جواز المزاح.

فيما ليس بأثم ، وجواز تصغير بعض المسميات ، وملاطفة الصبيان وتأنيسهم ، وبيان ما كان عليه المسن الخُلق وكرم الشمائل والتواضع .

وقد كان رسول الله على شديد الرحمة بالعيال كما حدّث أنس على إذ قال : ما رأيت أحداً كان أرحم بالعيال من رسول الله على، قال : كان إبراهيم مسترضعاً له في عوالي المدينة ، فكان ينطلق ، ونحن معه فيدخل البيت ، فيأخذ فيقبله، ثم يرجع ) رواد سلم .

وتروي السيدة عائشة أم المؤمنين رض الشهما: أن فاطمة كانت إذا دخلت على النبي قلم اليها، ورحب بها، وقبلها وأجلسها في مجلسه وكان إذا دخل عليها قامت إليه، فأخذت بيده فرحبت به، وقبلها واجلسها وأنها دخلت عليه في مرضه الذي توفي فيه، فرحب بها وقبلها) رواه الشيدان

كما أن الإسلام لا يكتفي بعاطفة الوالدين الفطرية ، وحنانهما على الأولاد ، وإنما ألزم الأباء بالإنفاق المادي على الأسرة والسعي لإعالة الأولاد وتوفير الحياة الكريمة الكريمة لهم ، وقد أولى رسول الله ﷺ هذه المهمة الكثير من عنايته وتوجيهه فيقول صلى الله عليه وسلم: ( أفضل دينار ينفقه الرجل

دينار ينفقه على عياله ) اخرجه سلم (٩٩٤) .

إن النفس المسلمة تطيب وترتاح وتسعد بالنفقة على العيال وتستيقن أن ما من نفقة ينفقها المسلم على عياله أو غيرهم ، يبتغي بذلك وجه الله إلا عظم الله له فيها الأجر حتى اللقمة يرفعها الرجل إلى فم امرأته متودداً مُلاطفا فإن له بها أجر . فقد روى سعد بن أبي وقاص ره أنه قال :قال رسول الله على: وإنك لن تنفق نفقة تبتغى بها وجه الله إلا أجرت بها حتى ما تجعل في في امرأتك" منف عليه . وقد يضيق بعض الناس ذرعًا بالبنات ،وكثرة متطلباتهن ونفقتهن ولم يعلم هؤلاء عظم الثواب الذي أعده الله للوالد الذي وهب الله له البنات فصبر على تربيتهن ،وتهذيب سلوكهن،وإعدادهن ليكنَّ زوجات ناجحات-بإذن الله- فقد وعد الله أبا البنات الكافل الرحيم بالنجاة من النار يقول رسول الله على : "من كُن له ثلاث بنات ، وصبر عليهن وكساهن من جدته كُن له حجاباً من النار ) رواه أحمد وابن ماجه .

ومن أساليب التربية النبوية الحكيمة للأبناء والبنات التسوية بينهم ، وعدم تفضيل أحدهم على الآخر في الأمور كُلها ، فالولد الذي يشعر بالتسوية والعد بينه وبين أخوته ينشأ صحيح النفس بريئاً من الحقد على أخوته يشع في نفسه الرضا والتسامح والإيثار والبر وحب الخير وهذا مما حض عليه

وعلى ذلك فَإَنه يجب على الآباء عدم التفرقة بين الأبناء في المعاملة، أو التربية ، أو العطية أو الهبة فالعدل بين الأبناء مطلوب حتى نربي النفوس على الرضا والقناعة والبر وحسبنا في ذلك أن نتذكر ما رواه الشيحان عن النعمان بن بشير رض الله عنها أن أباه أتى رسول الله على فقال: أني نحلت أبني هذا غلاماً كان لى . فقال رسول الله ﷺ : • أكل ولدك نحلته مثل هذا ؟ ) فقال : لا فقال رسول الله ﷺ فأرجعه ) وفي رواية : فقال : رسول الله رسي الله على يا بشر ألك ولد سوى هذا ؟ قال : نعم ، قال : أكلهم وهبت مثل هذًا ؟ قال : لا ، قال : فلا تشهدني إذا ، فإني لا أشهد على جور ) ثم قال : ) أيسرك أن يكونوا لك في البر سواء " قال : لا ، قال : فلا إذاً ) منف عليه .

وكما يكون العدل بين الأولاد في العطية والهبة يكون العدل بينهم في التربية والتهذيب والرعاية والحنان والأمن والضبط والتوجيه ويكون ذلك دون حرمان أو قمع على أن تكون هذه التوجيهات مصحوبة باللين والعطف والرحمة فقد جاء عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: إن الله رفيق يحب الرفق ويعطي على الرفق مالا يُعطي على العنف صحيح الجامع الصغير حديث رقم ١٧٧١ . فالطفل في نموه ونشاطه يحتاج إلى سلطة ضابطة تشعره بالرقابة والإرشاد وتبين له مايراد منه عمله ، وتبصره

بنتائج السلوكيات السلبية وآثارها .

وقد أرشد النبي عليه الصلاة والسلام إلى مجموعة من التوجيهات التربوية الرئيسية التي يحسن بالآباء الالتفات أليها عند تعاملهم مع الأبناء ومن هذه التوجيهات :-

١- الطفل يولد وهو مهيأ لقبول الدين الإسلامي ، وذلك لأن هذا الدين متفق مع طبيعة الإنسان التي ركبها الخالق – عز وجل – قال تعالى : ﴿ فِطْرَةَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لا تَبْدِيلَ لِحَلْق اللَّهِ ذَلِكَ الدِّينُ

الْقَيِّمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ ﴾ سورة الروم: ٣٠ ـ

٢- إن غرس العقيدة الإسلامية في نفس الطفل منذ الصغر بمثابة التحصين للنفوس فهي السياج الواقي الذي يحمي من كل ما يتعرض له من أساليب الإغراء والانحراف التي تؤثر على سلوكه وتُفسد أخلاقه فعلينا أن نختار للطفل من مبادئ العقيدة ما يلائم عقله ويناسب إدراكه وكلما تقدم به السن زدناه أمور عقائدية تناسب نموه العقلي فهذا عبد الله بن عباس ره وقد كان غلاماً خلف رسول

الله عليوماً فقال لي: ياغلام إني أعلمك كلمات ) أحفظ الله يحفظك ، أحفظ الله تجده تجاهك ،إذا سألت فأسال الله ،وإذا استعنت فاستعن بالله، واعلم أن الأمة لو اجتمعت على أن ينفعوك بشئ لم ينفعوك إلا بشئ قد كتبه الله لك ، وإن اجتمعوا على أن يضروك بشئ لم يضروك بشئ إلا قد كتبه الله عليك ، رأفعت الأقلام وجفت الصحف ) رواه الترمذي وقال حديث حسن .

ففي حديثه هذا أصل كبير من أصول العقيدة وهو تفويض الأمر لله-جل جلاله-والتوكل عليه في لفظ ظاهر بسيط يناسب عقل الغلام، حتى يتمكن من الفهم والحفظ.

٣- الطفل يكتسب من والديه التربية الإسلامية عن طريق القدوة الحسنة وما يعلمونه من آداب حميدة وخصال كريمة . فالأباء والأمهات والأسرة عموماً مسؤولون عن توجيه عقيدة الطفل وسلوكه . ولأجل ذلك جاء قول النبي على كل مولود يولد على الفطرة ، فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه كما تنتج البهيمة بهيمة جمعاً هل تحسون فيها من جدعاء ) ثم يقول أبو هريرة : فطرة الله التي فطر الناس عليها ) من عليها ) من عليها .

٤-تربية الأبناء على العبادات وتحريصهم عليها ومن ذلك تعليمهم الصلاة وما يتعلق بها من طهارة ووضوء وشروط صحة الصلاة يقول ر مروا أبنائكم بالصلاة وهم أبناء سبع واضربوهم عليها

وأهم أبناء عشر) اخرجه أبو داوود رقم ه ؟ .

فإذا بلغ الصبي عشر سنوات يُكلف بالصلاة ويُعاقب عليها إذا تركها لقوله في أضربوهم عليها لعشر وقد كان الرسول في يُعلم أصحابه الوضوء ويحضهم على إحسانه فقد جاء في صحيح مسلم أن عثمان بن عفان في توضأ وضوءاً حسناً ثم قال: رأيت رسول الله ويتوضأ يومًا فأحسن الوضوء ثم قال: من توضأ هكذا ثم خرج إلى المسجد لا ينهزه إلا الصلاة غثفر له ما خلا من ذنبه ومن الأمور المتعلقة بالصلاة توجيهه والمحابه لما يثقال عند سماع الأذان حيث قال: عليه أفضل الصلاة والسلام (إذا سمعتم النداء فقولوا مثل ما يقول المؤذن) صحيح أبي داود وصحيح الباس الصغر حديث من ، وبعد النداء يقول: اللهم رب هذه الدعوة التامة والصلاة القائمة آت محمد الوسيلة والفضيلة ، وابعثه مقاماً محموداً الذي وعدته) رواد البخاري .

وقد كان النبي عليه أفضل الصلاة والسلام يحث الصحابة على تعويد أولادهم على الصوم منذ الصغر فقد جاء عن الربيع بن معوذ أنها قالت: أرسل النبي على غداة عاشوراء إلى قرى الأنصار من أصبح مفطراً فليتم يومه ومن أصبح صائماً فليصم. قالتٌ فكنا نصومه ونصوم صبيانياً ، وزاد مسلم ونجعل اللعبة من العهن فإذا بكى أحدهم على الطعام أعطيناه ذلك حتى يكون الإفطار.) رواه البخاري.

وبجال العبادات التي رغب بها النبي صلى الله عليه وسلم بها تعليم الأبناء القرآن الكريم وحفظه وتلاوته وقد كان الصحابة رضراء الله النبي على الله عليه وسلم بها تعليم الأبناء القرآن الكريم وحفظه وتلاوته وقد كان الصحابة رضراء الله الله على حب القرآن استجابة للتوجيهات النبوية وينشؤهم على حب القرآن الكريم وحفظه وتلاوته فالطفل إذا عود تلاوة القرآن وحفظه منذ الصغر انطبع ذلك في نفسه وسلوكه وأخلاقه فالقرآن يُهئ مجالات الخير ومعاني الفضيلة للفرد المسلم وقد نبه رسول الله على أجر تعلم القرآن وتعليمه وتعهده فقال على المركم من تعلم القرآن ) المرجه البناري .

فُيجب على الوالدين تربية الأبناء على تدبر معاني الآيات القرآنية استجابة لقول الحق تبارك وتعالى: ﴿ أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبِ أَقْفَالُهَا ﴾ سورة مصد: ٢٠ ، وقد كان رسول الله على يسمع القرآن ويقف عند معانيه ويستشعر آياته فقد جاء عن ابن مسعود على أنه قال: قال النبي على : أقرأ القرآن ، فقلت : يا رسول الله أقرأه عليك وعليك أنزل قال : إني أحب أن أسمعه من غيري فقرأت عليه سورة النساء حتى جئت إلى هذه الآية : ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جَنْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجَنْنَا بِكَ عَلَى هَوُلاء شَهِيدًا ﴾ سورة النساء :١٠ ، قال حسبك فالتفت إليه ، فإذا عيناه تذرفان ) منف عيه .. كما حث رسول الله على تحسين الصوت

عند قراءة القرآن وترتيله ليكون ذلك معيناً للسامع على فهم المعاني فقد جاء عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال: (ليس منا من لم يتغن بالقرآن) رواه البغاري.

٥- تربية الأبناء على الآداب الاجتماعية: فقد أوجب الإسلام على الآباء أن يُحسنوا تربية أولادهم منذ الصغر فينشأ الأبناء على الدين السليم والخلق المستقيم، والسلوك الرشيد والجمع بين القول والعمل فتُغرس الآداب في نفوسهم، ويظهر حُسن التربية على سلوكهم لذا فقد عُني النبي عليه أفضل الصلاة والسلام بتعليم الأبناء جملة من الآداب الاجتماعية التي تجعلهم يتعاملون مع الآخرين وفق أسلوب رفيع وأدب جم بديع ومن هذه الآداب:

أ . توجيه صحابته على التزام آداب الطعام والشراب من نظافة اليدين وبدء الطعام بالتسمية ، وحمد الله بعد الانتهاء من الطعام ، والجلسة المعتدلة عند تناول الطعام وعدم الإفراط في الأكل ، والتحذير من التفس في الإناء ، والنهي عن الشرب قائماً ، أو الشرب من فم السقاء وغير ذلك ... فقد روت عائشة رض الله عن النبي على أنه قال : (إذا أكل أحدكم فنسي أن يذكر الله على طعامه قليقل بسم الله أوله وأخره) رواه الترمذي وأبو داود .

كما جاء عن سهل بن أبي أنس الجهني عن أبيه عن أبيه عن رسول الله في أنه قال ( من أكل طعاماً فقال المدي أطعمني هذا ورزقنيه من غير حول مني ولا قوة غفر له ما تقدم من ذنبه ) رواء

الترمذي وأبو داود

أنه قال (ما ملأ أبن آدم وعاء شراً من بطنه حسب ابن آدم وعاءً شراً من بطنه حسب ابن آدم لقيمات يقمن صلبه فإذا كان ولابد فاعلاً فثلث لطعامه وثلث لشرابه وثلث لنفسه ) رواه البداري بنطبع بـ إرشاد الأبناء إلى آداب الاستئذان التي ينبغي للوالدين تعليمها لأولادهما منذ الصغر حتى تنطبع

في نفوسهم ويتعودون عليها في تعاملهم مع والديهم ومع الناس قال تعالى ( ا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِيَسْتَأْذِنكُمُ الَّذِينَ مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ وَالَّذِينَ لَمْ يَبْلُغُوا الْحُلُمَ مِنكُمْ ثَلاثَ مَرَّاتٍ مِن قَبْلِ صَلاةِ الْفَحْرِ وَحِينَ لَيَسْتَأْذِنكُمُ الَّذِينَ مَلَكُمْ وَالَّذِينَ لَمْ يَبْلُغُوا الْحُلُمَ مِنكُمْ ثَلاثَ مَرَّاتٍ مِن قَبْلِ صَلاةِ الْفَحْرِ وَحِينَ تَضَعُونَ ثِيَابَكُم مِّنَ الظَّهِيرَةِ وَمِن بَعْدِ صَلاةِ الْعِشَاء ثَلاثُ عَوْرَاتٍ لَّكُمْ لَيْسَ عَلَيْكُمْ وَلا عَلَيْهِمْ جُنَاحٌ بَعْدَهُنَّ طَوَّافُونَ عَلَيْكُم بَعْضُكُمْ عَلَى بَعْض كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمُ الآيَاتِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ سورة النود : ٥٠ .

وقد نبه الرسول المُربي إلى آداب الاستئذان في مواضع عدة ومن ذلك ما رواه أبو داود أن رجلاً من بني عامر وهو في بيت فقال: أألج ؟ فقال رسول الله الخادمه: (أخرج إلى هذا فعلمه الاستئذان، فقال له: قل السلام عليكم، أأدخل ؟ فسمعه الرجل فقال: السلام عليكم، أأدخل ؟ فأذن له النبي فدخل). كما أنه يجب على الوالدين تدريب الأبناء على الاستئذان داخل المنزل، فلا يدخلون على والديهم إلا بعد أن يطرقوا الباب ويسئذنوا بالدخول عليهم فقد قال عبدالله بن مسعود لرجل سأله (أيستاذن على أمه ؟ قال: ماعلى كل أحيانها تحب أن تراها) المرجه البخاري في الأب المنزل.

وقد وجه عليه والله إلى ضرورة إعادة الاستئذان ثلاث مرات فإن أذن له دخل وإن قيل له أرجع فعليه أن يرجع لما أخرجه الشيخان عن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه أنه قال: قال رسول الله عليه: (إذا استأذن أحدكم ثلاثاً فلم يؤذن له فليرجع) رواه الطبراني في الكسير. وعند دق الباب إذا سئل من الطارق

ج- تربية الأبناء على آداب السلام وكيفيته وفضل إفشاءه ونشره ، وحسن البدء فيه ، فيجب على الوالدين تربية أولادهم على البدء بالسلام ، والسلام على من يعرف ومن لا يعرف فقد روي عن عبدا لله بن عمرو بن العاص أن رجلاً سأل رسول الله في أي الإسلام خير قال (تطعم الطعام وتقرأ السلام على من عرفت ومن لم تعرف ) رواه البداري كما جاء عن أبي هريرة رضي الله عنه أنه قال : قال رسول الله في : ( لا تدخلوا الجنة حتى تؤمنوا ولا تؤمنوا حتى تحابوا ، أولا أدلكم على شئ إن فعلتموه تحاببتم أفشوا السلام بينكم ) رواه سلم .

ج- توجيه الأبناء لالتزام آداب المجالس والحرص على السلام عند دخول المجلس ، وعدم التناجي في المجالس ، وإلا يفرق بين اثنين إلا بإذنهما ، وألا يقيم أحد ويجلس محله ، وأن لا يضطجع في المجلس ويُقبل على جميع الجلساء عند التحدث معهم وأن يتكلم بصوت مسموع وبطريقة مفهومة وألا يُقاطع من يتكلم ولا يتكلم إلا عند الحاجة . وقد وجه النبي على صحابته رضي الله حتى إلى هذه الآداب في مواضع كثيرة من سنته القولية المباركة ومن ذلك قوله على: ( لا يُقيم الرجل الرجل من مجلسه ثم يجلس فيه ، ولكن تفسحوا وتوسعوا ) من عبه . وقوله الله الذا كنتم ثلاثة فلا يتناجى اثنان دون الآخر حتى تختلطوا بالناس من أجل أن ذلك يحزنه ) من عبه .

وقوله على التوجيه إلى ضرورة ختم المجلس بدعاء كفارة المجلس: من جلس مجلساً فكثر فيه لغطه فقال قبل أن يقوم: (سبحانك اللهم وبحمدك أشهد أن لا إله إلا أنت أستغفرك وأتوب إليك، إلا غفر له ما كان في مجلسه ذلك) رواه الترمذي وإسناده صوح. وقد وصفت السيدة عائشة رضي الله بهما كلام رسول الله عليه وسلم بقولها: (كان كلامه فصلاً يفهمه كل من سمعه) رواه الترمذي. وقال حديث حسن صحيح وهذا مما يجب على الوالدين التزامه عند التحدث مع الأبناء وتعويدهم عليه في تعاملهم مع الآخرين أن الوالد المسلم والوالدة المسلمة يعرفان كيف يربيا أبناءهم على الحكمة (الخلق القويم) بالقدوة المثلى وحسن التعهد، والرحمة والتواضع والبشر، والتشجيع، والعطف والمساواة والنصح والارشاد في لين من غير عنف، وبذلك ينشأ الأولاد في جو كله بر ورعاية وحسن تربية.

الخدم في بيوت المسلمين

لم يفت الرسول رضي أن يوجه الأسرة المسلمة إلى التعامل مع من يعيشون في المنازل معهم من غير أفراد الأسرة وهم الخدم لذا فقد حث صحابته الكرام على حُسن التعامل مع الخدم والرفق بهم فقد كان رضي التعامل مع الخدم والرفق المحابقة الكرام على المحابقة المحابقة

يعلم المسلمين الرفق في التعامل مع الناس عامة والتعامل مع الخدم خاصة فقد أوصى بهم ويخيراً وذلك فيما جاء عنه وي حيث قال (إخوانكم خولكم جعلهم الله تحت أيديكم فمن كان أخوه تحت يده فليطعمه مما يطعم ... المرجه سلم (١٦٦١).

وفي هذا الحديث المبارك يوجه الرسول الكريم إلى حقوق فئة من الناس تعيش بيننا وفي وسط مجتمعنا وكثير منهم مسلمون ، طلبناهم برغبتنا ، ولحاجتنا إليهم ، يشاركوننا المنازل ويتعاملون معنا ومع أبنائنا لهم حقوق علينا وواجبات وحتى يقومون بما عليهم من أعمال لابد من القيام نحوهم بما علينا من واجبات ومسؤوليات ومن أهم هذه المسؤوليات وأوجبها أن تُهدي لهم ما ينفعهم في دينهم وينفعك عند خالقك فلقد جاء عن رسول الله إلى أنه قال لعلي بن أبي طالب رضي الله عنه (لأن يهدي الله بك رجلاً واحداً خير لك من أن يكون لك حمر النعم ) رواه البخاري .

وقد نبه الرسول إلى الأسرة المسلمة إلى ضرورة أداء مرتباتهم ومكافآتهم وحقوقهم المالية التي نُص عليها في عقودهم ، فمن صفات المسلم : وفاؤه بالعهود،قال تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَوْفُواْ بِالْعُقُودِ

🕨 سورة الماندة : ١ 🍙

وحسبنا في ذلك ما رواه ابن ماجه عن ابن عمر رضي الله عنه أنه قال: قال رسول الله على: (أعطوا الأجير أجره قبل أن يجف عرقه). ومن حقوق الخدم على المخدومين عدم ظلمهم أو إيذاءهم بالقول والفعل أو شتمهم أو الأرتياب بهم أو التشكيك في سلوكهم أو التجاسر على قذفهم بما يكرهه الإنسان على نفسه من كلام أو إتهام لأن في ذلك من الظلم، والظلم ظلمات في الدنيا والآخرة: ﴿ إِلاَّ الَّذِينَ عَلَى نفسه من كلام أو إتهام لأن في ذلك من الظلم، والظلم ظلمات في الدنيا والآخرة: ﴿ إِلاَّ الَّذِينَ اللهُ كَثِيرًا وَانتَصَرُوا مِن بَعْدِ مَا ظُلِمُوا وَسَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَيَّ مُنقلَبٍ يَنقَلِبُونَ ﴾ سورة الشعراء آبة ٢٢٧ .

وعلينا أن نذكر عند مخاطبتهم قول الحق-عز وجل- (مَا يَلْفِظُ مِن قَوْل إلاَّ لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ) ١٨٠٠ .

وقد جاء عن عائشة رض والله منها أنها قالت: ما ضرب رسول الله على شيئاً قط بيده، ولا أمرأة ولا خادماً ، إلا أن يجاهد في سبيل الله ، وما نيل منه شئ قط فينتقم من صاحبه ، إلا أن يُنتهك شئ من محارم الله تعالى فينتقم لله — عز وجل — رواه سلم .

كما أن من حقوق الخدم على مخددوميهم عدم تحميلهم فوق طاقتهم وتكليفهم ما لا يطيقون ،أو الزيادة عليهم في العمل وتكليفهم بأعمال لم يتفق عليها معهم عند العقود دون زيادة في الآجر ودون مساعدة لهم ، وغير ذلك مما وجه إليه رسولنا الكريم من رفق وإشفاق و عفو وحُسن معاشرة فقد جاء عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أنه قال : جاء رجل إلى النبي وفقال : (يا رسول الله كم نعفو عن الخدم ؟ فصمت ! ثم أعاد عليه الكلام فصمن! فلما كان الثالثة ، قال : أعفو سبعين مرة بمن لا سبعين مرة إلى النبي والمرة بمن لا يتجاوز ويعفو عن خادمه بالمرة.

وبعد أخواتي الفاضلات: فإن المتأمل لسيرة نبينا الكريم، والمتبع هديه العظيم وما سار عليه من نهج قويم في تربيته للمؤمنين عامة وللأسرة المسلمة خاصة يُدرك ما لرسول الله على من فضل في بناء الأسرة المسلمة المتماسكة المتلاحمة التي تُقام على التقوى في جميع علاقاتها، وفي هذا الممنهج النبوي تتجلى الرحمة الإلهية من إرسال محمد على فهو المعلم والرسول الذي أغنى الله به هذه الأمة عن السعي خلف نظريات واهية تتعلق بها الأفندة والعقول بحجة أنها تُعين على تحقيق التربية الأسرية. فبالعودة إلى سنته على تكون النجاة، ويتحقق الفوز والفلاح – بإذن الله – وحسبنا في ذلك أن نتذكر قول الحق تبارك وتعالى: ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنتُم حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِالْمُؤْمِنِينَ رَوُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾ سورة التوب نبيه محمد الله عز وجل أن يمن علينا بهداه، وأن يجنبنا مغير ضالين ولا المغي والضلال، وأن يعلق قلوبنا بحبه وحب نبيه محمد الله وأن يجعلنا هُدة مهندين غير ضالين ولا مُضلين عارفين بحقوق ربنا وحقوق نبينا موقرين له، ومُقدرين، محققين لقول الحق تبارك وتعالى مُضلين عارفين بحقوق ربنا وحقوق نبينا موقرين له، ومُقدرين، محققين لقول الحق تبارك وتعالى ورسُولُهُ لَعَنهُمُ اللَّهُ فِي الدُّنيًا والآخِرة وأَعَدَّ لَهُمْ عَذَابًا مُهبنًا ﴾ سورة الاحاب: ١٥٠٠٥.

والحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على خاتم النبيين وعلى آله وصحبه أجمعين



# الوقفة الأولى:

## من الظلمات إلى النور

الحمد الله رب العالمين ، أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهر على الدين كله ؛وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمداً عبده ورسوله وعلى آله وصحبه أجمعين ومن اتبعهم بإحسان وسلم تسليماً كثيراً.

ما أكثر نعم الله على عباده ،وما أحوجهم دائماً وأبداً إلى شكره سبحانه على هذه النعم التي أمتن عليهم بها ،وأعظم نعمة أنعم الله بها على هذه الأمة أن بعث فيها رسول الكريم محمداً والمعلم بأداء الرسالة ، ويزكي النفوس المؤمنة بواجبات وشرائع الإسلام ويرشد إلى كل نافع في الحاضر والمستقبل

ويحذر من كل ضار في العاجل والآجل ، فقال عز من قائل: (لَقَدْ مَنَ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِي ضَلالٍ مُّبين ﴾ سورة ال عدان : ١٦٤ .

أرسله على حين فترة من الرسل واندراس من الكتب ، في وقت انتشرت فيه الأمراض القلبية على اختلافها وتنوعها ، وأعظم هذه الأمراض على الإطلاق تعلق القلوب بغير الله ، وصرف خالص حقه سبحانه إلى غيره من مخلوقاته ، فعالج في هذا المرض الخطير والداء العضال باستئصاله وتطهير القلوب من أدرانه أولاً ، ثم صقلها وعمارتها بحب الله وخوفه ورجائه وإفراده بالعبادة وحده لا شريك له لكونه سبحانه المتفرد بالخلق والإيجاد فهو المستحق لأن يُعبد وحدة لا يُعبد معه غيره كائناً ما كان .

وكما عمت قبل البعثة الجهالة وبلغت البشرية منتهى الانحطاط في العقائد والعادات والأخلاق ، فإن والمرجهم بالإسلام من هُوة الضلالة ورفعهم إلى صرح العلم والهداية ، وقد وقد من المشركين في هذا السبيل ألواناً مختلفة من الإيذاء ، وتأليب الناس عليه وتحذيرهم منه فوصفوه بأشنع الأوصاف ، فقالوا :إنه كاهن وقالوا : مجنون .

هذا وهم أعلم الناس بماضيه المشرق الوضاء ، ولكن الذي حملهم على ذلك الكبر والحسد وقال سبحانه وتعالى مخبراً عنهم: ﴿ وَعَجِبُوا أَن جَاءَهُم مُّنذِرٌ مِّنهُمْ وَقَالَ الْكَافِرُونَ هَذَا سَاحِرٌ كَذَّابٌ ﴾ سورة ص : ، ، إلى أن قال مشيراً إلى حسدهم له على : ﴿ أَأْنزِلَ عَلَيْهِ الذِّكْرُ مِن بَيْننَا بَلْ هُمْ فِي شَكِّ مِّن ذِكْرِي بَلْ لَمَّا يَذُوقُوا عَذَابِ ﴾ سورة ص : ٨ ، فصبر حتى ظفر بنصر الله وتأييده ، وكانت العاقبة له على وأنصاره : ﴿ وَلِلّهِ الْغِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنينَ ﴾ سورة المنفقون : ٨ .

لذا سنعود سنوات مضت وقروناً خلت لمعرفة شيء من سيرته رضي لا لنستمتع بما غاب عن أعيننا ونرى من سبقنا فحسب بل لأننا . . .

نتعبد الله عز وجل بقراءة سيرته واتباع سنته والسير على نهجه ، امتثالاً لأمر الله عز وجل بوجوب حب رسوله الكريم قال تعالى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ سورة ال عدان: ٣١.

وسيرة الرسول رضي المقام أعرة زكية منها نتعلم وعلى هديها نسير ولضيق المقام نعرج على مواقف معينة من حياته المحلل أيام هذا الأسبوع علنا نربي أنفسنا على هديه المحلى المحينة من حياته المحلى المحينة من حياته المحلى المحينة المحتودة ال

من الرسل ،والأوثان في الأرض تعبد يلوح كما لاح الصقيل المهند وعلمنا الإسلام فلله نحمد

سید روز ایام در استانی انتقال المحدد المحدد

## الوقفة الثانية:

# من صفاته على الخلقية والخلقية

لنتعرف على صفاته عليه السلام علينا أن نقترب من بيت النبوة ونطرق بابه استئذاناً لندع الخيال يسير مع من رأى النبي رصفه لنا وكأننا نرى . . طلعته الشريفة وحياه الباسم :

عن البراء بن عازب في قال: (كان النبي إلى أحسن الناس وجها ،وأحسنهم خلقاً ، ليس بالطويل البائن ولا بالقصير) رواه البناري .

وعنه الله قال: (كأن النبي الله مربوعاً بعيد ما بين المنكبين له شعر يبلغ شحمة أذنيه رأيته في حلة حمراء لم أر شيئا قط أحسن منه ) رواه البغاري .

وعن أبي إسحاق قال: سأل رجل البراء بن عازب: أكان وجه رسول الله رسول السيف ؟ قال: لا ، بل مثل القمر ) رواه البداري .

وعن أنس ﴿ قَالَ : (ما مسست بيدي ديباجاً ولا حريراً ، ولا شيئاً ألين من كف الله على على عليه بقوله كما تفضل سبحانه وتعالى على خليله محمد الله بتوفيقه للاتصاف بمكارم الأخلاق وأثنى عليه بقوله تعالى : ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُق عَظِيم ﴾ سورة القام .

وقد ذكرت عائشة رضي الله عن عندما سئنات عن خلقه وسلم فقالت: (كان خلقه القرآن). وسنقف على شيء من الأخلاق التي تحلّى بها عليه الصلاة والسلام لنقتدي به فمن صفاته عليه السلام الحياء قال عنه أبو سعيد الخدري في: (كان في أشد حياء من العذراء في خُدرها، فإذا رأى شيئاً يكرهه عرفناه، في وجهه) رواه البخاري.

وكان من أعدل الناس وأصدقهم لهجة وأعظمهم أمائة فقد كان يسمّى قبل النبوة بالصادق الأمين . وامتاز على بفصاحة اللسان وبلاغة القول وإذا تكلم تكلم بجوامع الكلم يُخاطب الناس على قدر عقولهم ، عن أنس بن مالك على قال : (كان رسول الله يعيد الكلمة ثلاثاً لتُعقل منه) رواه البخاري .

وصف لنا بعضاً من هديه إلى سبط الحسين على حيث قال: فسألت أبي عن سير النبي في جلسائه ، فقال كان النبي إلى دائم البشر سهل الخلق ، لين الجانب ، ليس بفظ غليظ ولا صخاب ولا عياب ، ولا مشاح يتغافل عماً لا يشتهي ،قد ترك نفسه من ثلاث: الرياء ، والإكثار ، وما لا يعنيه ، وترك الناس من ثلاث كان لا يذم أحداً ولا يعيبه ،ولا يطلب عورته ولا يتكلم إلا فيما رجا ثوابه . . . إلخ ) .

وهذا غيض من فيض من صفاته و بيت ولعلنا نقف على شيء مما كان و مع أهل بيته إذا أن بيت الإنسان هو محكه الحقيقي الذي يبين حسن خلقه ، وكمال أدبه وطيب معشره ، وصفاء معدنه فهو خلف الجدران لا يراه أحد من البشر وهو مع مملوكه أو خادمه أو زوجته يتصرف على السجية وهو السيد الآمر الناهى فى هذا البيت وكل من تحت يده ضعفاء .

فما هو حال رسول هذه الأمة وقائدها ومعلمها على كيف هو في بيته مع هذه المنزلة العظيمة والدرجة الرفيعة!

هذا ما سنتعرف على شيءٍ منه يوم غد إن شاء الله .

## الوقفة الثالثة:

# الرسول ﷺ في بيته

كان الرسول ﷺ طاهر القلب نظيف البدن طيب الرائحة يحب السواك ويأمر به عن حذيفة لله قال: (كان رسول الله على إذا قام من النوم يشوص فاه بالسواك) رواه مسلم .

وعن شريح بن هاني قال : قلت لعائشة رضي الله جها بأي شيء كان يبدأ رضي إذا دخل بيته ؟ قالت: (بالسواك) رواه مسلم.

فما أجملها من نظافة واستعداد الستقبال أهل البيت وكان يقول عند دخول المنزل: ( بسم الله ولجنا وبسم الله خرجنا وعلى ربنا توكلنا ، ثم يسلم على أهله ) رواه أبو داود وإسناد صحيح .

وليهنأ أهل بيتك بالنظافة والبدء بالسلام وكان حريصاً عليه الصلاة والسلام على مساعدة أهله جاء في صحيح البخاري عن الأسود قال سئلت عائشة: ما كان النبي رضي يسنع في أهله ؟ قالت كان في مهنة أهله فإذا حضرت الصلاة قام إلى الصلاة ).

كما أن ﷺ لا يترك مناسبة إلا استفاد منها لإدخال السرور على زوجته وإسعادها بكل أمر مباح تقول عائشة رض الله عنه : خرجت مع رسول الله على في بعض أسفاره وأنا جارية لم أحمل اللحم ولم أبدن ، فقال للناس : ( تقدموا فتقدموا ثم قال : ( تعالى حتى أسابقك فسابقته فسبقته ، فسكت عني حتى حملت اللحم ، وبدنت وسمنت وخرجت معه في بعض أسفاره فقال للناس تقدموا ثم قال : تعالي أسابقك فسبقني فجعل يضحك ويقول "" هذه بتلك "" .

إنها مداعبة لطيفة واهتمام بالغ ، يأمر القوم أن يتقدموا لكي يسابق زوجته ويدخل السرور على قلبها . . ثم هاهو يجمع لها دعابة ماضية وأخرى حاضرة ويقول "" هذه بتلك "" .

ولم يقتصر حسن التعامل على زوجاته فقط بل شمل الخادم المسكين الضعيف فقد أنزله الرسول ﷺ منزلة تليق به . قال ﷺ عن الخدم والأجراء : ( هم إخوانكم ، جعلهم الله تحت أيديكم ، فأطعموهم مما تأكلون ، وألبسوهم مما تلبسون ، ولا تكلفوهم ،فإن كلفتوهم فأعينوهم ) رواد سنم .

ثم تأمل في خادم يروي عن سيده كلاماً عجيباً وشهادة مقبولة وثناء عطراً!! وهل رأيت خادماً يُثني على سيده مثل ما قال خادم رسول الله ﷺ!!

عن أنس بن مالك رله : خدمت رسول الله رله عشر سنين فما قال لي أف قط ، وما قال لي لشيء صنعته "" لم صنعته ولا لشيء تركته ""

عشر سنوات كاملة . . ليست أياماً أو شهوراً . . إنه عمر طويل فيه الفرح والترح ، والحزن والغضب ،وتقلبات النفس واضطرابها وفقرها وغناها . . ومع هذا فلم ينهره ولم يأمره بأبي هو وأمي عليه الصلاة والسلام ، بل ويكافئه ويطيب خاطر خادمه ويلبي حاجته أهله ويدعوا لهم!! قال أنس ر اللهم أكثر ماله وولده ، وبارك له ، قال : ( اللهم أكثر ماله وولده ، وبارك له

فيما أعطيته ) رواه البخاري .

ومع انشغاله البالغ عليه الصلاة والسلام بالدعوة واهتمامه بأهل بيته إلا أن ذلك لم يشغله عن العبادة مع أنه قد غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر فقد كان ﷺ لا يدع وقتاً يمر دون ذكر الله وحمده وشكره والاستغفار والإنابة إليه فهو العبد الشكور عرف ربه فحمده ودعاه وأناب إليه وعرف قيمة وقته فاستفاد منه وحرص أن يكون عامراً بالطاعة والعبادة .

تأملى في سجايا وخصال نبى هذه الأمة على واحده تلو الأخرى . . وأمسكى منها بطرف وجاهدي نفسك للأخذ منها بسهم فإنها جماع الخير . .

#### الوقفة الرابعة:

## رحمته على وشفقته بأمته

بفضل الله ورحمته أن بعث لهذه الأمة هذا النبي الرحيم فلم يتصف أحد من البشر بالرحمة والرفق مثله عليه الصلاة والسلام ولا يقاربه في ذلك ولا يدانيه .

قال تعالى: ﴿ فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللَّهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا غَلِيظَ الْقَلْبِ لاَنفَضُّواْ مِنْ حَوْلِكَ ﴾ سورة آل عدان ١٠٩. وقال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ رَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ ﴾ سورة الانساء ١٠٧.

ومما دل على رحمته إلى بأمته ما أخبرت به عائشة رضي الله عنها أنها سألت رسول الله إلى هل أتى عليك يوم كان أشد من يوم أحد ؟ قال : لقد لقيت من قومك ما لقيت وكان أشد ما لقيت منهم يوم العقبة إذا عرضت نفسي على ابن عبد يا ليل بن عبد كلال فلم يجبني إلى ما أردت فانطلقت وأنا مهموم على وجهي فلم أستفق إلا وأنا بقرن الثعالب فرفعت رأسي فإذا أنا بسحابة قد أظلتني فنظرت فإذا فيها جبريل فناداني فقال : إن الله قد سمع قول قومك لك وما ردوا عليك وقد بعث الله إليك ملك الجبال لتأمره بما شئت فيهم ، فناداني ملك الجبال فسلم على ثم قال : يا محمد إن الله قد سمع قول قومك لك وأنا ملك الجبال وقد بعثني ربك إليك لتأمرني بأمرك فما شئت ؟ إن شئت أن أطبق عليهم الأخشبين فقال النبي إلى بل أرجو أن يخرج الله من أصلابهم من يعبد الله وحده لا يشرك به شيئا ""

إن هذا لهو الخلق العظيم يناله و مثل هذا الأذى وتحف به المصائب فينطلق على وجهه مهموماً ثم تعرض عليه ملائكة الله بالقضاء على أعدائه بأن يطبق عليهم الأخشبين وهما جبلا مكة فلا يستجيب لهذا العرض ويجيب بالإجابة فيقول بل أرجو أن يخرج الله من أصلابهم من يعبد الله لا يشرك شيئاً. ومما يدل على كمال شفقة النبي و على أمته واعتنائه بمصالحهم واهتمامه بأمرهم ما روي أن النبي و من تبعني فَإِنَّهُ مِنِّي وَمَنْ النبي وَمَنْ عَضُورُ رَّحِيمٌ و هما يقول الله عز وجل في إبراهيم: ﴿ رَبِّ إِنَّهُنَّ أَضْلَلْنَ كَثِيرًا مِّنَ النَّاسِ فَمَن تَبعنِي فَإِنَّهُ مِنِّي وَمَنْ عَصَانى فَإِنَّكَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ سورة ايراهيم: ٣١ .

وقولَ عيسى عليه السلام: ﴿ إِن تُعَذِّبْهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ وَإِن تَغْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ الْعَزيزُ الْحَكِيمُ ﴾ سورة المائة: الله على الله عنه وقال : اللهم أمتي أمتي وبكى ، فقال الله عز وجل : يا جبريل اذهب إلى محمد وربك أعلم فاسأله ما يبكيك ؟ فأتاه جبريل عليه السلام فسأله فأخبره الرسول بما قال وهو أعلم فقال الله يا جبريل اذهب إلى محمد فقل إنا سنرضيك في أمتك ولا تسؤوك ) رواه مسلم .

ولم تقف شفقة الرسول و ورحمته بأمته عند حدود الحياة الدنيا فحسب بل امتدت لتشملهم أيضا في يوم يفر المرء من أخيه وأمه وأبيه وصاحبته وبنيه ويقول الأنبياء عليهم صلوات الله وسلامه في هذا اليوم إن ربي قد غضب اليوم غضبا لم يغضب قبله مثله ولن يغضب بعده مثله ثم يطلبون الشفاعة من كل نبي فيقول نفسي نفسي إلا نبينا محمد و يأتون إليه فيقولون يا محمد أنت رسول الله وخاتم الأنبياء وغفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر اشفع لنا إلى ربك إلا ترى ما نحن فيه ألا ترى ما قد بلغنا فانطلق فآتي تحت العرش فا أقع ساجداً لربي ثم يفتح الله علي ويلهمني من محامده وحسن الثناء على شيئاً لم يفتحه لأحد قلبي ثم قال يا محمد أرفع رأسك سل تعطى اشفع تشفع فأرفع رأسى فأقول: يا رب أمتى أمتى . . ).

بُنيتي بعد ما سمعت شيئاً يسيراً عن شفقة النبي على ورحمته بأمته حتى في أصعب المواقف فما واجبك تجاه نبى الرحمة على استذكر ذلك يوم غد إن شاء الله .

#### الوقفة الخامس:

# حق النبي ﷺ على أمته

ولعل من المناسب أن نختم هذه الوقفات المشتملة على الحديث عن شيء من سيرته را المشارة إلى جميل حقه على أمته وحق أمته عليه را المشتملة على الحديث عن شيء من سيرته المشارة إلى المشتملة على المش

من حقه على أمته: ( وقيامهم بهذا الحق عنوان سعادتهم ):

١. أن يشهدوا بأن رسول ﷺ حق إلى جميع الثقلين الجن والأنس .

 ٢. أن شريعته باقية إلى قيام الساعة وأنها عامة إلى كل البشر فلا يسع أحد الخروج عنها وأن شريعته صالحة لكل زمان ومكان وأنه لا سعادة في الدنيا ولا نجاة في الآخرة إلا لمن سلك سبيله وسار على نهجه.

ت. أن تكون القلوب عامرة بحبه محبة أعظم من محبة النفس والولد والوالد والناس أجمعين قال
 ي : ( لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من والده وولده والناس أجمعين ) منف عليه .

- ٤. إتباعه وطاعته والاهتداء بهدية فالأصل في أفعال النبي الله أنها للأتباع و التأسي قال تعالى: 
  ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِّمَن كَانَ يَرْجُو اللّهَ وَالْيَوْمَ الآخِرَ وَذَكَرَ اللّهَ كَثِيرًا ﴾ سورة الاحزاب: ٢٠، وتواترت النصوص النبوية في الحث على أتباعه وطاعته وتعظيم أمره ومنهجه ومن ذلك قوله على : (صلوا كما رأيتموني أصلي ) رواه البخاري ، فطاعة الرسول على المثال الحي لمحبته على .
- ه. نشر سنته و من تمام محبته وتعظيمه الحرص على نشر السنة وتبليغها وقد ثبت عنه أنه قال في أحاديث كثيرة فليبلغ الشاهد الغائب ) رواه البخاري ومسلم .
- أن تكون الألسنة رطبة بالتناء عليه بكل ما يليق به مع الحذر من الغلو الذي لا يرضاه الله ولا رسوله و الله والله و الله والله و الله والله و الله والله و الله و

وهو الصلاة والسلام عليه وأمر به كتابه العزيز حيث قال: ﴿ إِنَّ اللَّهَ وَمَلائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴾ سورة الاحداد: ٥، وفي الآية أمر بالصلاة عليه ، والأمر يقتضي الوجوب لهذا قال النبي عليه : ( رغم أنف رجل ذكرت عنده فلم يصل علي ) رواه

٧. التأدب عند ذكره ي بأن لا يذكر باسمه مجرداً بل يوصف بالنبوة أو الرسالة كما كان أدباً للصحابة في ندائه فهو أدباً لهم ولغيرهم عند ذكره ب ، وحقوقه عليه السلام كثيرة لا يفي المقام بذكرها . .

أما حق الأمة عليه فهو إبلاغهم رسالة ربهم وإرشادهم إلى ما فيه سعادتهم في الدنيا والآخرة قال تعالى: ﴿وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلاَّ الْبَلاغُ الْمُبِينُ ﴾ سورة النور: ١٠٠ .

 امتن الله تعالى علينا بالرسالة المحمدية ، وبلغ الرسول الكريم هذه الرسالة الخالدة بالتمام والكمال كما أمره الله تعالى .

وعلى الأمة الانقياد والطاعة وهو التسليم فالسعيد من وفق للقيام بذلك قولاً وفعلاً واعتقاداً والشقي الطريد المخذول من كان بخلاف ذلك .

ونسأل الله الكريم رب العرش العظيم التأدب بأدب هذا النبي الكريم عليه أفضل الصلاة وأتم التسليم وأن يمن علينا بالتوفيق الاقتفاء سنته والسير على نهجه وأن يميتنا على سنته ويحشرنا في زمرته ويجعلنا من الفائزين بشفاعته أنه ولي ذلك والقادر عليه و على نبينا محمد.



## حدیث ﴿ بسر الوالدین ﴾

عن عبدالله بن مسعود في قال: سألت النبي في : (أي العمل أحب إلى الله عز وجل؟ قال: الصلاة على وقتها ،قال: ثم أي؟ قال: الجهاد في سبيل الله) اخرجه البخاري ومسلم

أن من أعظم الناس حقوقاً عليك أيتها المسلمة من كان سبباً في وجودك في الحياة ،بعد تقدير الله تعالى وهما الوالدان ( الأب والأم ) ولذا ذكر سبحانه حقهما بعد حقه في آيات كثيرة من كتابه العزيز قال تعالى : ﴿ وَقَضَى رَبُّكَ أَلاَّ تَعْبُدُواْ إِلاَّ إِيَّاهُ وَبَالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا ﴾ سورة الإسراء: ٢٣ .

#### أختى المسلمة:

إن من أحق الناس بالبر هما والديك وهما أولى الناس بالإحسان وبذل المعروف بالقول والفعل فالإحسان بالقول: يتلخص في مخاطبتها باللين واللطف مستصحباً كل لفظ طيب يدل على التكريم والإحسان بالفعل بأن تخدمهما بيديك من قضاء حوائجهما والمساعدة لهما في شؤونهما ، وتيسير أمورهما وطاعتهما في غير معصية الله .

ومن حقهما النصح وطلب هدايتهما بالحكمة والقول اللين والأسلوب الحسن والتلطف معهما . أختى المسلمة :

إن بر الوالدين والقيام بحقوقهما من أعظم الأعمال الصالحة بعد الشهادتين وأدا الصلاة ، التي ترجى ثمارها في الدنيا والآخرة كما أن عقوق الوالدين من أعظم الكبائر التي ترى نتائجها الوخيمة في الدنيا والآخرة .

#### فمن ثمرات بر الوالدين

المعمال المعمال الصالحة وتكفير السيئات قال تعالى: (وَوَصَّيْنَا الإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ إِحْسَانًا) سورة الأحقاف: ١٥

إلى أن قال: ﴿أُوْلَئِكَ الَّذِينَ نَتَقَبَّلُ عَنْهُمْ أَحْسَنَ مَا عَمِلُوا وَنَتَجَاوَزُ عَن سَيِّئَاتِهِمْ فِي أَصْحَابِ الْجَنَّةِ وَعْدَ الصِّدْق الَّذِي كَانُوا يُوعَدُونَ ﴾ سورة الاحقاف: ١٦ .

٢-إجابة الدعاء كما في صحيح البخاري: ( اللهم إني كان لي والدان شيخان كبيران . . فأن كنت تعلم أني فعلت ذلك ابتغاء وجهك فا فرج لنا منها فرجة نرى منها السماء ففرج الله منها فرجة فرأوا منها السماء) رواه البغاري .

٣-ومن ثمرات البر رضا الله عن البار ، كما في حديث عبدالله بن عمر رضي (الله عنها أن رسول ﷺ: ( رضا الرب من رضا الوالد ، وسخط الرب في سخط الوالد ) رواه الترمذي .

٤-ومن ثمرات البر دخول الجنة ، فعن أبر هريرة في قال : قال رسول الله في : ( رغم أنفه ، ثم رغم أنفه ، ثم رغم أنفه ، ثم رغم أنفه ) قيل : من يا رسول الله ؟ قال : من أدرك والديه عند الكبر أحداهما أو كليهما ، ثم لم يدخل الجنة . . . ) رواه سلم .

هذا جزء من ثمرات البر جعلنا وإياكن من البررة بوالديهم . اللهم آمين .

التوجيهات التربوية لبر الوالدين:

- ١. ليُعلم أختي المربية أن بر الوالدين من كمال إيمان وحسن الإسلام فبدونه لا يكون الإنسان مؤمناً
- ٢. أن بر الوالدين أيتها المربية عبادة شرعها المولى جل وعلا فلا بد من التعبير بها وسلك كل الطرق الموصلة إلى ربهم .
- ٣. تربية النفس على الطاعة المطلقة للباري جل وعلا فيما يأمر به وينهى عنه ، فالله عز وجل يأمر بالبر وينهى عن العقوق . بالبر وينهى عن العقوق .

# حديث ﴿ تبسمك في وجه أخيك صدقة ﴾

عن أبي ذر ر الله قال : قال رسول الله ي : ( تبسمك في وجه أخيك لك صدقة ) رواه الترمذي (١٩٠١) .

والمعنى: إن إظهارك البشاشة والبشر إذا لقيت أخيك تؤجر عليه كما تؤجر على الصدقة.

وقد كان عَلَيْ القدوة في طلاقة الوجه وحسن استقبال الناس بالبشر ليدخل إلى نفوس مجالسيه ومقابليه الفرح والسرور ويزيل الاستيحاش والخوف.

يقول عبدالله بن الحارث: ( ما رأيت أحداً أكثر تبسماً من رسول الله و النه المنه و المربه الترمذي رقم (١٠) ، ويقول جرير البجلي: (ما حجبني رسول الله و منذ أسلمت ولا رآني إلا ضحك ) رواه البخاري ١٣١٨ ، هذا التطبيق العملي جعل التوجيهات إلى هذا الخلق صداها الحق فمثل هذا النموذج جعل الصحابة ومن بعدهم ممن أتبع السنة، ويحتسبون التبسم لمن يلقونه لتكتب لهم ضمن رصيد الصدقات.

#### التوجيهات والفوائد للتبسم:

١-أن من عود نفسه التبسم في كل مواطن أمكنه كسب قلوب الخلق .

٢-دليل على أن نفسه طيبة منقادة إلى كل خلق جميل ومن هنا تصبح السنة مدرسة للتربية النفسية والروحية .

٣-إذا حرص المسلم على التمثل بالسنة والانقياد لها كان له أجر مثل أجر من تصدق بصدقة .

٤- من أعظم الدلالات على أحقية السنة و ربانية مصدرها حيث صاغت حركة المسلم في كل أموره صياغة ترتبط بصالح المسلم لأخير المسلم في الدنيا و الآخرة

٥-أن التبسم مدخلاً للتآلف بين القلوب والتحابب بين الأرواح حتى يثمر تعاوناً على خصال الإيمان ومن ثم إدراك الصدقة.

٦-التبسم فيه أنس بالملاقى وهي دليل على صفاء القلب وبعد الغل والحقد .

٧-وأخبراً في رضي المثال الحي الذي ترى فيه كل هذه الإرشادات والتوجيهات صلوات ربي وسلامه عليه .

## حديث ﴿ أفشو السلام بينكم ﴾

عن أبي هريرة في قال: قال ي : ( لا تدخلون الجنة حتى تؤمنوا ، ولا تؤمنوا حتى تحابوا ، أولا أدلكم على شيء إذا فعلتموه تحاببتم ؟ أفشو السلام بينكم ) اخرجه سلم رقم (١٠٠) .

السَّلام لغة / السَّلام في أصل اللغة السلامة ، يقال : سلِّم بسلّم سلاماً وسلامه ، ومنه قيل للجنة ( دار السلام )لأنها دار السلامة من الآفات ، والسلام اسم من التسليم ، ومعنى السلام أنه دعاء للإنسان بأن يسلم من الآفات في دينه ونفسه .

وهو اسم من أسماء الباري عز وجل قال تعالى: (هُوَ اللّهُ الّذِي لا إِلّهَ إِلاّ هُو الْمَلِكُ الْقُدُّوسُ السّلام وبذله المسلمين كلهم ،من عرفت ومن لم تعرف ، والسلام المناب التآلف ، ومفتاح استجلاب المودة ،وفي إفشائه تمكن ألفة المسلمين بعضهم لبعض ، وإظهار شعارهم المميز لهم من غيرهم من أهل الملل ،مع ما فيه من رياضة النفس ، ولزوم التواضع ، وقد ذكر البخاري في صحيحه عن عمار بن الملل ،مع ما فيه من رياضة النفس ، ولزوم التواضع ، وقد ذكر البخاري في صحيحه عن عمار بن ياسر في أنه قال : (ثلاث من جمعهن فقد جمع الإيمان ،الإنصاف من نفسك ،وبذل السلام للعالم ، والإنفاق من الافتقار ،وفيه فائدة أخرى وهي أنها تتضمن رفع التقاطع والتهاجر والشحناء وفساد دات البين ، وإن سلامه لله لا يتبع فيه هواه ، ولا يخص أصحابه وأحبابه به إقتداء بالمصطفى الذي كان يسلم على كل من يلقى من المسلمين ،إذا دخل المنزل أو المجلس وإذا خرج وكان النبي على يفعله ) رواء البخار . والدي على الصبيان ، فعن أنس في أنه مر على صبيان فسلم عليهم وقال : كان النبي في يفعله ) رواء البخري . على الصبيان ، فعن أنس في أنه مر على صبيان فسلم عليهم وقال : كان النبي في يفعله ) رواء البخري ألم مسلمة أن تقتدي بالمصطفى في إفشاء السلام على من عرفت ومن لم تعرف والذي يترك أثر طيباً لسماعه ومتاقيه .

التوجيهات والفوائد المنتقاة من حديث السلام:

١-إن السلام أمان الله في الأرض وهو تحية المؤمنين في الجنة وتحية أهل الإسلام في الدنيا .

٢-إشعار الطالبة أن السلام طريق ال حبة والتعارف بين المسلمين .

٣-في إشاعة السلام بين المسلمين تنشأ المودة والمحبة ويشعر كل مسلم بالاطمئنان اتجاه الآخرين.
 ٤-تربية الناشئة على أن من حافظ عليه حاز فضل الإتباع وجزاء الطاعة ليكون لك حافزاً على نشره

## حديث ﴿ آدابِ الأكــل ﴾

عن عمرو بن أبي سلمة رضي قال: ( كنت غلاماً في حجر النبي رضي وكانت يدي تطيش في الصحفة ، فقال لي رسول الله ﷺ : ( يا غلام سم الله ، وكل بيمينك ، وكل مما يليك ،فما زالت تلك طعمتي بعد )

إن الوقوف أمام هذا الحديث وتدبره يعطي كل مؤمن ومؤمنة أنموذجاً من الأدب المكنون في خلقه عليم مع الخلق أجمعين مع الأطفال وغيرهم ، حيث يغرس في نفس كل داعية أنه يجب تنبيه الطفل وتوجيهه والابتعاد عن توبيخه والصراخ عليه حينما يخطئ في طريقة الأكل والشرب أو غيرهما . حيث أنه لما رأى يد هذا الغلام وهو عمرو بن أبي سلمة تطيش : أي تتحرك وتمتد إلى نواحي الصحفة ولا تقتصر على وضع واحد أرشده على إلى ثلاث سنن من سنن الأكل وهى :.

١ - (سم الله ) أي التسمية عن الأكل لأن الشيطان يستحل الأكل الذي لم يسم عليه فحري بكل ناشئة أن تقتدي بالنبي ﷺ الذي كان يسمى عند أكله وشربه ويرشد من حوله إلى هذه السلوك .

٢ - (وكل بيمينك ) أرشده إلى وجوب الأكل باليمين ، وترك الأكل بالشمال لأن الشيطان يأكل ويشرب بشماله ، فالأكل أو الشرب بالشمال معصية ومنكر يجب أن ينكر على فاعله ،إقتداء بالنبي ﷺ فأنه أرشد رجل كان يأكل بشماله فقال ( كل بيمينك ) .

قال النووي في شرح صحيح مسلم: ( وفيه الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في

حال حتى في حال الأكل ، واستحباب تعليم الآكل آداب الأكل إذا خالفه ) .

٣ - (وكل مما يليك ) هذا الأدب الثالث من الآداب النبوية الكريمة حيث أرشد النبي ﷺ هذا الغلام إلى أن يأكل مما يليه ، لأن أكله من موضع صاحبه سوء عشر ،وترك مروءة ،فقد يتقذرة صاحبة ولا يشتهيه.

ولعل هذا الحديث لا يخلو من جملة من الفوائد والتوجيهات التربوية منها:

- ١ أن هذا الحديث يجلي لنا خلق النبي ﷺ مع الطفل ومن حضر معه فإنه يستفيد من هذه
- ٢. أن هذا السلوك الذي عند الطفل وهو غير صحيح جاء وبدون قصد أو تعمد لصغر سنه فبالتالي لا يعرف فهو ليس كمن تعمد الأكل بالشمال وقد لا يسمى ونحو ذلك من الإخلال بآداب الطعام والشراب .
- ٣. كيف واجه النبي رضي هذا السلوك وأعان الطفل على تقبله بكل لطف ورفق ويسر ، وفي وسط هذه الدائرة أعطاه آداب الأكل والشرب كاملة له ولغيره على مر الأزمان صلوات الله وسلامه
- ٤. في هذا الحديث إيحاء يمكن أن يستفيد منه الداعية والمربية وهو أنه يجب أن لا تترك الناشئة بدون إرشاد حتى وإن كان الأمر صغيراً،بل توجه ناشئتها إلى كل طريق موصل للخير واتباع السنة النبوية ، وتحذرها من كل طريق موصل للشر ومخالفة السنة ، لكي تبقى هذه الناشئة على أحسن سلوك في جميع شؤون حياتهما ، ويبقى نشر السنة هو الهدف المنشود ما بقى الناس .

## حديث ﴿ ليس المؤمن بالطعان و لا اللعان ﴾

عن ابن مسعود الله قال : قال الله : ( ليس المؤمن بالطعان ،ولا اللَّعَّان ،ولا الفاحش ،ولا البذيء )

معنى الطعَّان: العياب للناس ، أو الذي يقع في أعراضهم.

الفاحش: القول السيء.

البذيء: السفه والفحش في النطق .

وفي هذا الحديث تحذير وذم لجملة من الأخلاق الدنيئة من أعابة للخلق وذمهم بالقول السيء ، أو لعنهم والتي ليست من أخلاق المؤمنين كما ورد في الحديث الذي رواه مسلم: (لا ينبغي لصديق أن يكون لعانا) وفي حديث آخر (لا يكون اللعانون شفعاء ، ولا شهداء يوم القيامة) المرجه سلم ، وقد جاء في بعض شرح الحديث (لأنهم فسقه ، والفاسق لا تقبل شفاعته ولا شهادته).

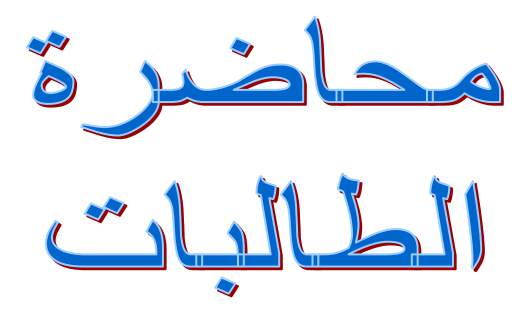
وقيه الزجر عن هذه الأخلاق وأن من تخلق بها لا يكون في هذه الصفات الجميلة ، لأن المؤمن متصف بحسن الخلق ، وحسن الخلق عام يشمل القول والعمل ولأن الله وصف المؤمنين بالرحمة واللعن مناف لذلك.

ووصفهم بلين القول والفحش في القول والبذاءة ضد ذلك فمن اتصف بهذه الصفات فقد أوقع نفسه في سوء الخلق من القول .

بخلاف من استحيا من الله وتركها ،فقد فاز بمعالي الأخلاق لان الحياء خلق يبعث على ترك ما يلام على فعله ، والفحش وغيره من سوء الخلق بخلاف ذلك ، فمن لم يتهذب بآداب الشريعة المكرمة فهو خاسر ، لما يترتب على هذه الأخلاق من القبائح ما لم يمكن حصره في سلوك من يتصف بها ومقصود الحديث نهي المؤمن أن يتصف بمثل تلك الصفات وهجر مسلكها ، فإنه بترك ذلك يتصف بأخلاق المؤمنين التى دعت إليها الشريعة

التوجيه التربوى للمربية من هذا الحديث:

- 1. تعود المربية طالبتها الالتزام بالألفاظ الحسنة المؤدبة والأخلاق الزكية ، فلا لعن أو قول بذيء ولن يكون في مقدور الطالبة الالتزام في ذلك إلا إذا حصلت على قدر من القدوة تتحلى بها .
- ٢. ذكر برنامج سلوك المسلمة اليومي الدائم من الألفاظ الحسنة التي دعت إليها الشريعة من السنة حديث للأذكار والأوراد والأدعية السلام، فضل التسبيح والتهليل، قول جزأك الله خيراً . . . وغيرها من الألفاظ التي أمرنا بها عن هذه الألفاظ السيئة .
- ٣. تبين هدي المصطفى في الحديث مع الخلق ومراعاة الناس كلهم أجمعين ،لتتأثر الطالبة وتعطي إيجابية في سلوك من حولها لأن ذلك سوف يحول السخرية والسباب واللعان إلى اقتداء بخير الأنبياء.
  - ٤. من كان عمله ابتغاء مرضاة الله وموافقة الهدى النبوى نال الأجر من الله والعون على الحق.







ونرام التربية والتعليد تعليد البنات وكالة التعليد الإدام ة العامة للتربية الإسلامية

# محبت النبي صلى الله عليه وسلمر

وسرحنه بأمنه

#### بسم الله الرحمن الرحيم

أن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا من يهده الله فلا مضل له ومن يضلل فلا هادي له وأشهد أن لا آله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمداً عبده و رسوله .

(يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اتَّقُواْ اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلاَ تَمُوتُنَّ إِلاَّ وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ ﴾ سورة ال عدان: ١٠٢ ، لقد خلق الله تعالى اللجن والإنس لغاية عظيمة هي عبادته سبحانه وحده لا شريك له قال تعالى: (وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإنسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ﴾ سورة الذاريك: ٥٠-٥٠ .

ولما كان الناس لا يستطيعون بأنفسهم أن يهتدوا إلى الصراط المستقيم ويعرفوا طريق العبادة السليم ومنهج النجاة القويم فإن الله تعالى رحمة منه وتفضلاً قد أرسل إليهم رسلاً منهم ليدلوهم على صراط المستقيم ويرشدوهم إلى ما يجب عليهم فعله وما يجب عليهم تركه وينذروهم لقاء يوم القيامة ، ولم يترك الله تعالى أمة من الأمم دون أن يرسل لها نذيراً يبين لها الحق لتتبعه والباطل لتجتنبه قال تعالى : ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولاً أَن اعْبُدُواْ اللَّهَ وَاجْتَنبُواْ الطَّاغُوتَ ﴾ سرة النط: ٣١ .

وقد أنقسم الناس إلى قسمين: قسم منهم آمن وأتبع رسل الله وأطاعهم وعبد الله وحده وقسم منهم كفر وأعرض عن ذكر الله ، وقد وعد الله المؤمنين المتبعين لشرعه جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها ، وتوعد من عصاه وخالف أمره بعذاب أليم في نار جهنم والعياذ بالله: ﴿فَرِيقٌ فِي الْجَنَّةِ

وَفَرِيقٌ فِي السَّعِيرِ ﴾ سورة الشورى: ٧ ، ختم الله تعالى الرسالات برسالة الإسلام وختم الرسل بعبده و رسوله خير الأثام نبينا محمد علي .

قال أبن كثير في تفسير لهذه الآية: (قال علي بن أبي طالب وأبن عمه عبدالله بن عباس رضي الله عنهما: ما بعث الله نبيا من الأنبياء إلا أخذ عليه الميثاق لئن بعث الله محمداً وهو حي ليومئنن به ولينصرنه فالرسول محمد خاتم النبيين إلى يوم الدين وهو الإمام الأعظم الواجب طاعته ،المقدم على الأنبياء جميعاً ، وهو إمامهم ليلة الإسراء ببيت المقدس ، وصاحب الشفاعة العظمى ، والمقام المحمود صلوات الله وسلامه عليه ) أ.ه.

كان الله رحيماً بأمته مشفقاً عليها محباً لها حريصًا على نجاتها ومن دلائل ذلك : حمال نصحه للأمة :

قال تعالى: (لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعْثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتُلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزكِهِمْ ويُعلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُعلِّمُكُم مَّا لَمْ تَكُونُواْ عَلَيْكُمْ آيَاتِنَا وَيُزكِيكُمْ ويُعلِّمُكُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ ويُعلِّمُكُم مَّا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ ﴾ سورة الله ويرئيهم أي ينظور عبده المومنين بما أنعم عليهم من بعثه الرسول محمد على يتلو عليهم آيات الله ويزكيهم أي يطهرهم من ردائل الأخلاق ويخرجهم من الظلمات إلى النور ويعلمهم الكتاب وهو القرآن والحكمة أي السنة ، وبالرغم من شدة ما لاقاه من الصعاب أثناء دعوته إلا أنه صبر وثبت القرآن والحكمة أي السنة ويالرغم من شدة ما لاقاه من الصعاب أثناء دعوته إلا أنه صبر وثبت أصحابه نحو أربعين ألف كما ثبت في صحيح مسلم عن جابر بن عبدالله أن رسول الله على قال في خطبته يومئذ ( أيها الناس إنكم مسئولون عني فما أنتم قاتلون ؟ قالوا : نشهد أنك قد بلغت وأديت خطبته يومئذ ( أيها الناس إنكم مسئولون عني فما أنتم قاتلون ؟ قالوا : نشهد أنك قد بلغت وأديت خطبته يومئذ ( أيها الناس إنكم مسئولون عني فما أنتم قاتلون ؟ قالوا : نشهد أنك قد بلغت وأديت نصحه لأمته حتى أثناء سكرات الموت بالرغم من شدة ما أنزل برسول الله من كرب وشدة عند موته إلا أن ذلك لم يشغله عن نصحه للأمة ، عن أنس بن مالك في قال : كانت عامة وصيته رسول الله الله على يغرغر بها صدره وما كاد يفضى بها لسانه ) حديد صعح .

-كمال رأفته و رحمته بأمته ﷺ وحرصه على نجاتها:

قال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ رَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ ﴾ سورة النسبة: ١٠٠٠ ، فالله سبحانه وتعالى جعل هذا الرسول رحمة للناس أجمعين . رحمته وسعت الجميع المؤمن و الكافر حتى الذين آذوه وعذبوه ونالوا منه كان رحيماً معهم مشفقاً عليهم ، عندما بعث و وصار يدعو الناس إلى عبادة الله وحده رد قومه دعوته و وقفو في وجهه ونالوا بالأذى الشديد و آذوا أصحابه الذين آمنوا به حتى مات بعضهم من شدة العذاب ، و اتهموه بأنه ساحر وكذاب ومجنون وغيرها من الأوصاف كانوا يسخرون منه ويستهزؤون به ويحذرون الوافدين إلى مكة من الاستماع إليه وغيرها من صور الأذى والتعذيب ، ومع كل هذا الأذى . . . هل ضجر رسول الله وسلامة عليهم بعقوبة عاجله يهلكهم الله بها ؟ إنه لم يفعل ذلك بل قد كان صلوات الله وسلامة عليه كما أخبر عز وجل حريصا على هداية الناس وإيمانهم يبذل ما يستطيع من جهد في سبيل الله لتحقيق هذا الهدف و لا يهمه بعد ذلك ما أصابه في ذات الله .

يقول عليه الصلاة والسلام لعائشة رض الله من قومك وكان أشد ما لقيت منهم يوم العقبة إذ عرضت ، فقال عليه الصلاة والسلام: (لقد لقيت من قومك وكان أشد ما لقيت منهم يوم العقبة إذ عرضت نفسي على ابن عبد ياليل بن كلال فلم يجبني إلى ما أردت فانطلقت وأنا مهموم على وجهي فلم أستفق إلا و أنا بقرن الثعالب. فرفعت رأسي فإذا بسحابه قد أظلتني ، فنظرت فإذا فيها جبريل فناداني فقال: إن الله قد سمع كلام قومك لك وما ردوا عليك ، وقد بعث إليك ملك الجبال لتأمره بما شئت عنهم ، فناداني ملك الجبال وسلم على ثم قال يا محمد فما شئت ؟ إن شئت أطبق عليهم الأخشبين قلت بل أرجو أن يخرج الله من أصلابهم من يعبد الله وحده لا يشرك به شيئاً ) رواه البخاري ومسلم والأخشبين : جبلان عظيمان فما أرحمه من رسول على وما أشد حرصه على هداية الناس.

ومن رحمته بأمته على أنه قام ليلة يقرأ آية ويبكي ويقول أمتي . . . أمتي . . . خوفاً على أمته من العذاب ، روى مسلم عن ابن عمرو أن رسول الله على تلا هذه الآية : ﴿إِن تُعَذِّبْهُمْ فَإِنَّهُمْ عَبَادُكَ وَإِن

تَغْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ سورة الملاة: ١١٨ ، فرفع يديه وقال ( اللهم أمتي أمتي وبكي ، فقال الله يا جبريل اذهب إلى محمد وربك أعلم فسله فأتاه جبريل فسأله فأخبره بما قال وهو أعلم فقال الله يا جبريل : أذهب إلى محمد فقل إنا سنرضيك في أمتك ولا نسؤوك ) . ففي هذا الموقف تتجلى رحمته بلمته فهو لم يهتم بنفسه فقط ولكنه خاف على أمته من العذاب . وروى البخاري عن أبي هريرة رضي الله عنه (( لكل نبي دعوة مستجابة فتعجل كل نبي دعوته وإني اختبأت دعوتي شفاعة لأمتي يوم القيامة فهي شاملة إن شاء الله من مات من أمتي لا يشرك بالله شيئاً )) .

من رحمته بأمته شفاعته لهم يوم القيامة ففي ذلك اليوم العصيب يوم الفزع الأكبر ، يوم يجعل الوالدان شيبا يوم تضع كل ذات حمل حملها ، ذلك اليوم وكل نبي يقول نفسي ... نفسي ... ما عدا محمد شو والذي يذكر أول ما يذكر أته فيشفع لها وذلك حين يقول يا رب أمتي ... أمتي ...

روى أبو هريرة ﷺ أن رسول الله ﷺ قال : " أنا سيد الناس يوم القيامة ، وهل تدرون بم ذلك ؟ يجمع الله يوم القيامة الأولين والآخرين في صعيد واحد فيسمعهم الداعي وينفذهم البصر، وتدنو الشمس ، فيبلغ الناس من الغم والكرب ما لا يطيقون وما لا يتحملون . فيقول بعض الناس لبعض : ألا ترون ما أنتم فيه ؟ ألا ترون ما قد بلغكم ؟ ألا تنظرون من يشفع لكم إلى ربكم ؟ فيقول بعض الناس ائتو لآدم . فيقولون : يا آدم أنت أبو البشر ؟ ، خلقك الله بيده ، ونفخ فيك من روحه ، أمر الملائكة فسجدوا لك ، اشفع لنا إلى ربك ، ألا ترى ما نحن فيه ؟ ألا ترى ما قد بلغنا ؟ فيقول آدم : إن ربي قد غضب اليوم غضبا لم يغضب قبله مثله ، ولن يغضب بعده مثله ، وإنه نهاني عن الشجرة فعصيته ، نفسي ، نفسي . اذهبوا إلى غيري . فيأتون نوحاً ، فيقولون : يا نوح . أنت أول الرسل إلى الأرض . وسماك الله عبداً شكوراً . اشفع لنا إلى ربك . ألا ترى ما نحن فيه ؟ ألا ترى ما قد بلغنا ؟ فيقول لهم: إن ربي قد غضب غضبا لم يغضب قبله مثله ولن يغضب بعده مثله ، وإنه كان لي دعوة دعوت بها على قومي . نفسي . نفسي . اذهبوا إلى إبراهيم ﷺ . فيأتون إبراهيم . فيقولون أنت نبي الله وخليله من أهل الأرض . اشفع لنا إلى ربك . ألا ترى ما نحن فيه ؟ ألا ترى إلى ما قد بلغنا ؟ فيقول لهم إبراهيم إن ربي قد غضب غضباً لم يغضب قبله مثله ولن يغضب بعده مثله . وذكر كذباته . نفسى . نفسى . اذهبوا إلى غيري . اذهبوا إلى موسى . فيأتون موسى صلى الله عليه وسلم ، فيقولون : يا موسى . أنت رسول الله . فضلك الله برسالاته وبتكليمه على الناس . اشفع لنا إلى ربك . ألا ترى ما نحن فيه . ألا ترى ما قد بلغنا . فيقول لهم موسى ربي ال قد غضب غضباً لم يغضب قبله مثله ولن يغضب بعده مثله وإنى قتلت نفساً لم أؤمر بقتلها . نفسى . نفسى . اذهبوا إلى عيسى صلى الله عليه وسلم . فيأتون عيسى فيقولون : يا عيسى أنت رسول الله ، وكلَّمت الناس في المهد ، وكلمة منه ألقاها إلى مريم وروح منه . فاشفع لنا إلى ربك . ألا ترى ما نحن فيه ؟ ألا ترى ما قد بلغنا ؟ فيقول لهم عيسى ﷺ : إن ربي قد غضب غضباً لم يغضب قبله مثله وان يغضب بعده مثله ، ولم يذكر له ذنباً . نفسي . نفسي . اذهبوا إلى غيري . اذهبوا إلى محمد عِيرٌ فيأتون محمد ، فيقولون أنت رسول الله وخاتم الأنبياء ، وغفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر . اشفع لنا إلى ربك ؟ ألا ترى ما نحن فيه ؟ ألا ترى ما قد بلغنا ؟ فانطلق فآتى تحت العرش . فأقع ساجداً لربى ، ثم يفتح الله على ، ويلهمني من محامده وحسن الثناء عليه شيئاً لم يفتحه لأحد من قبلي . ثم يقال : يا محمد ! ارفع رأسك . سل تعطه . اشفع تشقع . فارفع رأسي فأقول : يا رب أمتى .. أمتى . فيقال : يا محمد ! أدخل الجنة من أمتك من لا حساب عليه من الباب الأيمن من أبواب الجنة وهم شركاء الناس فيما سوى ذلك من الأبواب . والذي نفس محمد بيده إن ما بين المصراعين من مصاريع الجنة كما بين مكة وهجر أو ما بين مكة وبصرى ) رواه البناري ومسلم . نحمد الله تعالى أن جعلنا من أمة هذا النبي العظيم الكريم على ربه عز وجل والذي يذكر أول ما يذكر في ذلك الموقف أمته فيشفع لها وذلك حين يقول يا رب أمتي ... أمتي فصلوات الله وسلامه على نبينا محمد وجزاه الله عنا أفضل ما جزى نبياً عن أمته .

من رحمته بأمته أن كان حريصاً على أن يبعد عنهم ما يشق عليهم .

قال تعالى: ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِالْمُؤْمِنِينَ رَؤُوفٌ رَحِيمٌ اللهِ الذي يشق على أمته حريصاً بها لا يريد لها إلا كل يسر وخير . ولو نظرنا إلى سيرة الرسول على أله لوجدنا الكثير من الأمور التي كان الرسول على سبيل المثال لا من الأمور التي كان الرسول على سبيل المثال لا الحصر . مراجعته لربه عز وجل في التخفيف من الصلاة . إذ أنها فرضت أول ما فرضت خمسين صلاة . فطلب الرسول على من ربه التخفيف على أمته فأصبحت خمس صلوات في اليوم والليلة . وجعل الله هذه الصلوات الخمس بأجر خمسين فهي خمس في العدد وخمسون في الأجر وهذا من فضل الله تعالى على عباده ورحمته منه على ذلك كثيراً .

تقول عائشة أنه ما خير رسول الله إلى بين أمرين إلا اختار أيسرهما ما لم يكن أثما فإن كان إثما كان أبعد الناس عنه وما أنتقم رسول الله إلى انقسه في شيء قط، إلا أن تنتهك حرمة الله فينتقم وما ضرب رسول الله الله يله شيئاً قط بيده ولا امرأة ولا خادماً إلا أن يجاهد في سبيل الله تعالى) رواه سلم كان صلى الله عليه وسلم مثلاً أعلى في الرحمة والرفق في جميع أموره يغرس بين أصحابه هذا الخلق السامي بسيرته العاطرة قبل أن يغرسه بما يقول من حكم وعظات عن أنس الله قال : كنت أمشي مع رسول الله الله وعليه برد غليظ الحاشية فأدركه أعرابي فجذبه جذبة شديدة حتى نظرت إلى صفحة عاتق رسول الله وقد أثرت بها حاشية البرد من شدة جذبه ثم قال يا محمد مر لي من مال الله الذي عندك فالتفت إليه رسول الله وضحك وأمر له بعطاء ) رواه البدري . وكتب السيرة زاخرة بالمواقف التي تدل على رفقه ورحمته بالآخرين . عن عائشة رضي الله عنها : قالت قال رسول الله إلى الله رفيق يحب الرفق ويعطي على الرفق ما لا يعطي على العنف وما لا يعطي على سواه ))

خص الله نبينا محمد على بصفات وأخلاق عالية تدعو كل مسلم أن يجله ويعظمه بقلبه ولسانه وجوارحه ، أنقذ الله به البشرية المتخبطة في ظلمات الشرك والجهل فكشف الله به الظلمة وأذهب الغمة وأصلح الأمة ، هدى الله به من الضلالة وعلم به من الجهالة وأرشد به من الغواية عرق الناس بربهم ومعبودهم وعرفهم الطريق الموصلة إلى ربهم ورضوانه وجنته ، لم يترك على حسناً إلا أمر به ولا قبيحاً إلا ونهى عنه ، عرفهم حالهم بعد القدوم على ربهم لم يترك باباً من العلم النافع للعباد المقرب لهم إلى ربهم إلا فتحه أخرج الله به الناس من الظلمات إلى النور ومن الضلالة إلى الهداية والرشاد فأي نفع أعظم من هذا النفع وأي بشر أحق بأن يحب مثله ؟ جزاه الله عن أمته أفضل الجزاء .

محبة الرسول صلى الله عليه وسلم .

محبة الرسول على واجبة على كل مسلم ومسلمة وهي أصل عظيم من أصول الدين فلا إيمان لمن لم يكن الرسول على أحب إليه من ولده ووالديه والناس أجمعين. قال تعالى (قُلْ إِن كَانَ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَأَمْوَالُ اقْتَرَفْتُمُوهَا وَتِجَارَةٌ تَحْشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبَّ إِلَيْكُم وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَمْوَالُ اقْتَرَفَّتُمُوهَا وَتِجَارَةٌ تَحْشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبَّ إِلَيْكُم مِنَ اللهِ وَرَسُولِهِ وَجَهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُواْ حَتَّى يَأْتِي الله بأَمْرِهِ وَاللّهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ الله وَي الله ورسوله فمن كان كذلك فلينظر ورد في تفسير ابن كثير أن الله توعد من آثر أهله وقرابته على الله ورسوله فمن كان كذلك فلينظر ماذا يحل به من عقاب ونكال ومما يدل أيضاً على وجوب محبة على وتقديمها على محبة غيره كائناً

من كان حديث أنس في قال: قال رسول الله في ( لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من والده وولده والناس أجمعين ) رواه البناري ومسلم. ليس هذا فحسب ، بل إن محبة المؤمن للرسول في أكثر من محبته لنفسه وذلك لأن الرسول في هو السبب في نجاة العبد من المهلكات في الدنيا والآخرة. فإذا تأمل العبد النفع الحاصل له من جهة الرسول في الذي أخرجه من ظلمات الكفر إلى نور الإيمان وعلمه ما يقربه إلى ربه عز وجل ورضوانه وجنته علم أنه صلى الله عليه وسلم سبب نجاته في الدنيا و الآخرة وعلم أن نفعه أعظم له من نفع أي إنسان آخر فاستحق لذلك أن يكون حظه من محبته أكثر من غيره.

ومحبة الله ورسوله أ: ثر من غيرهما من علامات الإيمان ومن رزقه الله هذا أستشعر الإيمان حقاً وذاق حلاوته . عن أنس بن مالك في قال : قال رسول الله في (( ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيمان : أن يكون الله ورسوله أحب إليه من سواهما وأن يحب المرء لا يحبه إلا لله وأن يكره أن يعود في الكفر كما يكره أن يقذف في النار )) رواه سلم .

بواعث محبة النبى صلى الله عليه وسلم:

- ٢. ما ميزه الله تعالى به من شرف النسب وكرم الحسب وصفاء النشأة وكمال الصفات والأخلاق و الأفعال .
- ٣. شدة محبته لأمته وشفقته عليها ورحمته بها . وقد ذكرنا الكثير من الشواهد التبي تبين ذلك :
   دلائل محبته صلى الله عليه وسلم :

أولاً: تقديم النبي صلى الله عليه وسلم وتفضيله على كل أحد

فضل الله - تعالى - نبيه محمداً صلى الله عليه وسلم على جميع الخلق أولهم و آخرهم فهو خاتم الأنبياء وإمامهم وسيدهم. قال صلى الله عليه وسلم ((إن الله أصطفى كنانه من ولد اسماعيل واصطفى بني هاشم من قريش ، واصطفاني من بني هاشم)) رواه سلم. فقال أبو سفيان : ما رأيت من الناس أحداً يحب أحداً كحب أصحاب محمد محمداً " وعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال : "لما كان يوم أحد حاص أهل المدينة حيصة ، قالوا : قتل محمد حتى كثرت الصوارخ في ناحية المدينة فخرجت امرأة من الأنصار متحزمة ، فاستقبلت بأبنها وأبيها وزوجها و أخيها ، لا أدري أيهم استقبلت به أولاً ، فلما مرت على أحدهم قالت : من هذا ؟ قالوا : أبوك ، أخوك ، زوجك ، ابنك ! تقول : ما فعل رسول الله ي إلى رسوله الله على فأخذت بناحيته ثوبه ، ثم قالت : بأبي وأمي يا رسول الله ، متى دفعت إلى رسوله الله ي فأخذت بناحيته ثوبه ، ثم قالت : بأبي وأمي يا رسول الله ومما ينتج عن اعتقاد تفضيله استشعار هيبته وجلاله قدره وعظيم شأنه واستحضار محاسنه ومما ينتج عن اعتقاد تفضيله استشعار هيبته وجلاله قدره وعظيم شأنه واستحضار محاسنه ومكانته ومنزلته وكل ما من شأنه أن يجعل العبد ذاكراً لحقه من التوقير والتذكير فالقلب ملك ومكانته وهي جند له وتبع فمتى ما كان تعظيم النبي على مستقراً في القلب فإن أشر ذلك سيظهر على الجوارح بإتباع سنته .

ويتحقق بالأمور التالية:

أ - الثناء عليه صلى الله عليه وسلم بما هو أهله وأفضل ذلك الصلاة والسلام عليه لأمر الله عز وجل في قوله ( إِنَّ الله وَمَلائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا المَّذِب: ٥٠ يقول ابن كثير في تفسير هذه الآية ( إن الله تعالى أخبر عباده بمنزلة عبده ونبيه في الملأ الأعلى بأنه يثني عليه عند الملائكة المقربين وأن الملائكة تصلي عليه ، ثم أمر تعالى أهل العالم السفلي بالصلاة والتسليم عليه ليجتمع الثناء عليه من أهل العالمين : العلوي والسفلي ) أ. ه ، وصلاة المؤمنين عليه هي الدعاء طلباً للمزيد من الثناء عليه .

وقد رتب الله تعالى على الصّلاة على عبده ورسوله محمد المُراً عظيماً عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله الله قال: من صلى علي واحدة صلى الله عليه عشرا) رواه سلم في طاعة الله وسبباً لحصول الحسنات ومحو السيئات وإجابة الدعوات وحصول الشفاعة وهي سبب في النجاة من البخل قال عليه الصلاة والسلام: (البخيل من ذكرت عنده فلم يصل علي "رواه احد والترمذي وهو سميع، وغيرها من الفوائد والثمرات.

والصلاة عليه مشروعة في مواطن كثيرة: في التشهد الأخير من الصلاة وبعد الأذان، وعند الدعاء، وعند ذكره عليه الصلاة والسلام، وعند حصول الهم والشدائد، عند الصباح وعند المساء ويوم الجمعة وغيرها من المواطن.

ب - الإكثار من ذكره وتعداد فضائله وخصائصه و معجز اته ودلائل نبوته وتعريف الناس بسنته وتعليمهم إياها . وتذكيرهم بمكانته ومنزلته وحقوقه ، وذكر صفاته وأخلاقه .

ث - توقير أحاديث الرسول و احترامها والتأدب عند سماعها والوقار عند دراستها وعدم ردها بحجة أنها تنافي العقل أو لا تناسب هذا العصر والحرص على دراسة الحديث وفهمه والمسارعة بالعمل به وتطبيقه .

ثالثاً: تصديقه فيما أخبر

من أصول الإيمان وركائزه الرئيسية ، الإيمان بعصمة النبي صلى الله عليه وسلم من الكذب ، وتصديقه في كل ما أخبر من أمر الماضي أو الحاضر أو المستقبل ، قال الله تعالى : ﴿ وَمَا يَنطِقُ

عَنِ الْهُوَى النجم: ٣ .

#### رابعاً: إتباعه وطاعته والاقتداء بهديه:

الأصل في أفعال النبي صلى الله عليه وسلم أنها للإتباع والتأسي ، قال الله تعالى (لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِّمَن كَانَ يَرْجُو اللَّهَ وَالْيَوْمَ الآخِرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَثِيرًا ) المعزب ٢١، وجاء أمر الله سبحانه وتعالى في وجوب طاعة الرسول صلى الله عليه وسلم في آيات كثيرة منها قوله تعالى : (مَّنْ يُطِع الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ الله وَمَن تَولَّى فَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا السَّه: ٨. وتواترت النصوص النبوية في الحث على إتباعه وطاعته والاهتداء بهديه والعمل بسنته وتعظيم أمره ونهيه ومن ذلك قول للرسول صلى الله عليه وسلم (( فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين ، تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذ وإياكم ومحدثات الأمور ، فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة )) رواه المود والترمذي وصحه الالبتي .

فطاعة الرسول على هي المثال الحي الصادق لمحبته عليه الصلاة والسلام فكلما ازداد الحب ، زادت الطاعات ، قال الله عز وجل (قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ سورة ال عدان: ٢١ ، فالطاعة ثمرة المحبة .

خامساً: التحاكم إلى سنة النبي صلى الله عليه وسلم .

إن التحاكم إلى سنة النبي صلى الله عليه وسلم أصل من أصول المحبة والإتباع فلا إيمان لمن لم يحتكم إلى سنة النبي صلى الله عليه وسلم أعالى: فَلاَ وَرَبِّكَ لاَ يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ لَم يحتكم إلى شريعته ويسلم تسليماً، قال تعالى: فَلاَ وَرَبِّكَ لاَ يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لاَ يَجِدُواْ فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴾ الساء: ١٠٠ ومن علامات النفاق الإعراض عن سنته وترك التحاكم إليها.

سادساً: نشر سنته صلى الله عليه وسلم

ومن تمام محبة صلى الله عليه وسلم وتعظيمه: الحرص على نشر سنته وتبليغها وتعليمها للناس لأن في ذلك سعى لإعلاء سنته ونشر هديه بين الناس.

نبي الله محمد و الرحمة المهداة ، أرسله الله رحمة للعالمين، ليعلمهم الدين ويخرجهم من الظلمات إلى النور فنحمده ونشكره على هذه النعمة العظيمة ، أن أختار لنا خير الأديان وخير الرسل ومن شكر الله الحرص على تقواه وذلك بامتثال أوامره واجتناب نواهيه والتمسك بالسنة والحذر من مخالفة أمر رسوله صلى الله عليه وسلم

اللهم إنا نسألك بأسمائك الحسنى وصفاتك العلى أن تهدينا لسلوك أقوم طريق وأن تجنبنا طرق الغواية والضلال اللهم ارزقنا حبك وحب من يحبك وحب كل عمل يقربنا إلى حبك اللهم ارزقنا حب نبيك محمد صلى الله عليه وسلم واحشرنا في زمرته ولا تحرمنا شفاعته وأوردنا حوضه واسقنا منه شربة هنيئة لا نظما بعدها أبداً اللهم صل وبارك على نبيك محمد وعلى آله أجمعين والحمد لله رب العالمين .